# Barne Bechn

ЖУРНАЛ, ДАЮЩИЙ ПОНИМАНИЕ

Приложение к журналу "Beyond Today"

ноябрь / декабрь 2017



- ♦ 6 Неужели ВЕРА является всем, что Бог требует для спасения?
- ◆ 11 Мартин Лютер: незавершенная реформация
- 13 Как же вам правильно понимать Божьи пророчества и обещания
- → 18 Основы веры Объединенной Церкви Бога Божьи законы о пище

© 2017 Объединенная Церковь Бога, Интернациональная Ассоциация — http://ru.ucg.org



На протяжении веков человечество пыталось построить человеческие утопии, но все они потерпели неудачу. Однажды все человечество будет жить жизнью, о которой многие могут только мечтать в настоящее время. Как это произойдет?

Ученики Иисуса знали даже 2000 лет назад, что мир становится все хуже и хуже и, наконец, наступит такое время, когда зло и эгоизм достигнут окончательной кульминации. Иисус сказал им, что Он вернется начать новую эпоху мира. Посему они спросили его: «Скажи нам, когда это будет? и какой признак Твоего пришествия и кончины века?» (Матфей 24:3).

Ответ Иисуса является глобальным по своему охвату, но одна фраза достигла их ушей: «Ибо тогда будет великая скорбь, какой не было от начала мира доныне, и не будет. И если бы не сократились те дни, то не спаслась бы никакая плоть; но ради избранных сократятся те дни» (стихи 21-22, выделение везде добавлено).

Это пророчество Иисуса Христа о конце мира, который мы знаем. И это факт, что мир может быть уничтожен, если Он не вмешается.

#### Жизнь как мечта

Знаменитая цитата, приписываемая Будде, гласит следующее: «Не живите в прошлом, не мечтайте о будущем, сосредоточьте ваш ум на настоящем моменте».

Но это очень близорукая религиозная цель в жизни - просто жить на данный момент! Нет, Творец вселенной обладает намного большим, что Он предлагает нам, если мы последуем за Ним.

Уолт Дисней говорил: «Можно разрабатывать, создавать и строить самые прекрасные места в мире. Но нужны люди, чтобы превратить мечту в реальность». Мы могли бы добавить, что нужен Бог для претворения мечты в действительность. Нужен Бог для преобразования мира. Нужен Бог, чтобы осуществить мечту о вечности.

Иисус Христос обещал вернуться и не просто очистить от растления текущую земную власть, но полностью заменить все господства этого мира новым и совершенным правительством, которое действительно служит народу, с человечеством, ведомым к настоящей жизни мечты, согласно Божьему предназначению.

Это больше, чем просто «один день» после выборов или переворота, но совершенное, и поразительное вмешательство Небесного Царства «не от мира сего», которое будет затем предоставлено земле и доведенному до отчаяния населению, нуждающемуся в помощи от своей собственной испорченной человеческой природы. Другими словами, человек должен быть спасенным от самого себя, и никем иным, как самим Создателем человечества!

Это то, о чем мы, в конечном счете, мечтаем! Это то, о чем мы молимся. Это то, о чем мы тоскуем. Это то, что мы себе воображаем, когда будем спускаться на Елеонскую гору вместе с Его воскресшими последователями, Его верными святыми, которые будут восхищены, чтобы встретиться с Ним (см. 1 Фессалоникийцам 4:16-17).

Вся земля обновится и будет восстановлена после того, как Отец отправит Иисуса назад:

«...чтобы Он послал прежде назначенного для вас Христа, Иисуса, Которого действительно должно принять небо до времен воссоздания всего» (Деяния 3:20-21) (Восстановительный перевод Библии).

Когда Иисус Христос прочно поставит Свои стопы на Елеонскую гору, мы увидим начало времени обновления, времени восстановления, о чем возвещали апостол Петр и все святые пророки. Это будет, воистину, «жизнь как мечта»!

Это не будет восстановление какого-то идиллического золотого века с себялюбивым управлением человека, но восстановление идеального Божьего правительства, которое было потеряно, когда первые люди отвергли Бога в Эдемском саду.

### Для осуществления мечты нужны лидеры, подобные Христу

В мир людей даже лучшие из лидеров слишком часто загнаны в угол волокитой, коррумпированной бюрократией и по-человечески неразрешимыми проблемами. И к сожалению, слишком многие из них также попадаются в ловушку коррупции и позорных скандалов.

Политическая коррупция процветает в нашем мире. Это использование власти государственными должностными лицами для получения незаконной выгоды. Формы коррупции различаются, но включают в себя взяточничество, вымогательство, покровительство, заступничество, подкуп и растрату. Коррупция может способствовать преступной деятельности, такой как оборот наркотиков, отмывание денег и торговлей людьми.

Но Бог трудится в наше время с определенными людьми, чтобы образовать в них Свой праведный характер и создать их, во всех отношениях, неподкупными и честными при возвращении Христа. Тех, кто были верными, некоторых даже убивают как мучеников, они будут изменены или станут «нетленными», с божественной силой и бессмертием в то время. Это будут новые правители и учителя Христовы на земле. Мы читаем об этом удивительном воскресении для вечной жизни в 1 Коринфянам 15.

Эти воскресшие Божьи святые будут затем любезно, милосердно и действенно помогать Христу, служа тем, кто выжил в катастрофе к концу этого века, во время беспорядочного человеческого руководства под влиянием сатаны.

С силой и любовью Создателя, поддерживающего их, эти Божьи служители, подобные Христу, смогут удалить растление и разрубить гордиев узел, который удерживал человечество мертвой хваткой.

Осуществление этой мечты требует лидеровслужителей, и не только верующих, перечисленных в Писании, но и всех людей, которые будут побеждать и сохранят терпение до конца.

#### Военные колледжи закрываются

В Нью-Йорке, за пределами зданий Организации Объединенных Наций, находится известная скульптура человека, подаренная Советским Союзом, который перековывает меч на фермерское орудие, отражая стремление человечества к миру и намекая на то, как в действительности это произойдет.

Вдохновение для создание статуи и истинной надежды на разоружение, мир и жизнь, о которых человечество ныне может только мечтать, происходит от чудесного пророчества в книге Исайи 2, которое повторяет пророк Михей. Обратите внимание на версию пророка Михея:

«И будет в последние дни: гора дома Господня [Божье правительство] поставлена будет во главу гор [другие правительства] и возвысится над холмами, и потекут к ней народы. И пойдут многие народы и скажут: придите, и взойдем на гору Господню и в дом Бога Иаковлева, и Он научит нас путям Своим, и будем ходить по стезям Его,... и перекуют они мечи свои на орала и копья свои - на серпы; не поднимет народ на народ меча, и не будут более учиться воевать. Но каждый будет сидеть под своею виноградною лозою и под своею смоковницею, и никто не будет устрашать их...» (стихи 4:1-4).

Какое замечательное видение! Наконец-то, споры между государствами будут разрешены, не прибегая к ужасам войны. Наконец, народы будут вынуждены разоружиться, но вскоре они поймут, что им ничего не нужно бояться, так как все их соседи тоже будут разоружены.

Военные колледжи будут закрыты, а вооруженные силы расформированы. Больше не будет медалей за доблесть для солдат, показавших свою храбрость на поле боя, даже ценой потери собственной жизни. Вместо того чтобы вкладывать лучшие умы и большее количество ресурсов для разработки оружия массового уничтожения, Объединенные Нации будут способны вкладывать средства, создавая лучшую жизнь для всех своих граждан!

А сегодня некоторые из самых бедных стран в мире, заплатив большую цену, импортируют чрезмерное количество оружия. Тогда пройдут эти расточительные гонки вооружений, и сегодняшние опасные районы, как на Ближнем Востоке, где 40 процентов оружия идет на экспорт, наконец, станут мирными.

Посредством Христа, новое мировое правительство и мир будут распространяться с помощью обучения «Его путям», потому что «пути мира они не знают» (Исаия 59:8).

Павел описывает некоторые из элементов этого пути мира в Послании к Римлянам:

«Мыслите одинаково по отношению друг к другу, не обращая разум к высокому, а следуя смиренным; не будьте мудрыми сами по себе. Никому не воздавайте злом за зло; заботьтесь заранее о том, что почетно в глазах всех людей. Если возможно, насколько это зависит от вас, живите в мире со всеми людьми... «если твой враг голоден, накорми его; если он жаждет, напои его...» (Римлянам 12:16-20) (Восстановительный перевод Библии).

Вы видите, что путем к миру являются взаимоотношения! Многие другие библейские отрывки подробно излагают взаимоотношения и характер миротворца. Соответствуете ли вы этому высокому стандарту? Собираетесь ли вы быть миротворцем в вашей грядущей вечной жизни, осуществляя этот аспект Божьего характера в вашей жизни сейчас? Обращаете ли вы, образно говоря, «мечи» вашей жизни на «орала»?

#### Восстановление и обновление мечты

После самых разрушительных войн в истории человечества, которые будут предшествовать и завершатся к возвращению Иисуса, будет сделано невероятное количество очищения и восстановления. Но это время восстановления будет осуществляться постоянным, разумным и последовательным образом. Города станут чистыми и безопасными. Деревни и сельскохозяйственные угодья будут продуктивными и красивыми. Вот как описывает пророк Амос картины этих грядущих сцен: «Вот, наступят дни, говорит Господь, когда пахарь застанет еще жнеца, а топчущий виноград - сеятеля; и горы источать будут виноградный сок, и все холмы потекут... и застроят опустевшие города и поселятся в них, насадят виноградники и будут пить вино из них, разведут сады и станут есть плоды из них» (Амос 9:13-14).

Даже Иерусалим, из-за которого происходит самая большая вражда в истории, наконец будет жить соответственно значению своего имени, как город мира и безопасности: «Опять

старцы и старицы будут сидеть на улицах в Иерусалиме, каждый с посохом в руке, от множества дней. И улицы города сего наполнятся отроками и отроковицами, играющими на улицах его» (Захария 8:4-5).

Мир без войны будет невероятно лучшим, чем сегодняшний мир. Но там будет не просто отсутствие войны. Весь мир познает истинный мир, следуя Божьему пути мира. Это будет нечто изумительное, почти выходящее за рамки человеческого воображения!

Бог обещает, что будет восстановлен мир, покой и процветание! Это то, к чему человечество всегда стремилось, но ему никогда не удавалось достичь этого.

#### Духовный «Джарвик 7»

Почему мы еще не обрели мир на земле? Наука и технологии еще не принесли его. Все эксперименты в различных правительственных и экономических системах, на протяжении столетий, не приблизили нас к миру, но кажется лишь навлекли разрушения.

Неизбежный факт свидетельствует о том, что **Божий путь никогда не был в полной мере изведан в этом мире**. Но почему же нет? Что для этого необходимо?

Вы когда-нибудь слышали о «Джарвике 7»? Это было первое искусственное сердце, успешно пересаженное человеку еще в 1982 году и названное проектной группой «Роберт Джарвик».

Это устройство, помещенное внутри пациента Барни Кларк, привлекло внимание средств массовой информации во всем мире. Если вы видели фото этого устройства, вы были бы удивлены, насколько примитивным оно выглядит сейчас! Но удивительно, что оно работало и было достаточно малым, чтобы поместиться внутри грудной полости Барни.

Текущая версия устройства предназначена для замены постоянного сердца, но одобренная лишь для временного использования в качестве моста для трансплантации сердца. Это устройство было помещено в более чем 800 человек.

Что нужно делать, если еще не обретен мир на земле? Духовно говоря, это проблема человеческого сердца. Как утверждает Иеремия 17:9, что «лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено». Все люди должны получить



новое сердце, или, образно говоря, необходима духовная пересадка сердца!

Собственно, это то, что произойдет. Как говорит Бог: «И дам вам сердце новое, и дух новый дам; и возьму из плоти вашей сердце каменное, и дам вам сердце плотяное» (Иезекииль 36:24-26). Это образная картина Божьего замещения жестских, упрямых сердец мягкими и уступчивыми сердцами, готовыми к новым взаимоотношениям и готовыми покорно следовать за Ним и повиноваться Ему.

И далее сказано: «Вот **завет,** который завещаю дому Израилеву после тех дней **(в грядущем веке)**, говорит Господь: вложу законы Мои в мысли их, и напишу их на сердцах их; и буду их Богом, а они будут Моим народом» (Евреям 8:10; цитата из книги пророка Иеремии 31:33).

Это обетование нового сердца дано не только потомкам Иакова или Израиля, но и всем народам! «Ибо Писание говорит: всякий, верующий в Него, не постыдится. Здесь нет различия между Иудеем и Еллином, потому что один Господь у всех, богатый для всех, призывающих Его» (Римлянам 10:11-12; цитата из книги пророка Исайи 28:16).

В идеальном Божьем плане спасения, Он сделал возможным для нас обретение нового сердца, допускающем идти Его путем любви, повиноваться Его законам, будучи исполненным Его Святым Духом, который изливается Его любящим характером в наши сердца (Римлянам 5:5). Это не будет подобно механи-

ческому сердцу «Джарвик 7», но будет сердцем, которое может пребывать под влиянием и руководством Духа Божьего.

Осуществление мечты требует измененного сердца, духовной пересадки сердца. И вместе с Духом Бога, этот процесс требует покаяния или обращения от жизни греха, и не просто видя необходимость прощения и преобразования, но активно и смиренно ища Божьего милосердия и полного посвящения жизни преображения. Он включает в себя веру в Бога и принятие жертвы Христа, понесшего наказание за грехи всего мира.

#### Мечта становится явью

Девять аспектов плодов Духа Божьего, перечисленных в Галатам 5, являются строительными блоками в созидании Богом сердца и разума внутри нас. Представьте себе мир, где они растут и их повсеместное распространение: «Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона» (стихи 22-23).

Представьте себе подобных соседей! Представьте себе народ, имеющих коллег, руководителей, преподавателей и государственных служащих, которые всегда относятся к ним таким образом - это и есть Божий путь! Каким удивительным будет мир! Какое невероятное будущее впереди!

Иисус Христос приходит с Царством Божьим, чтобы вести мир этими путями. Каждый имеет право выбора: выбор жизни и смерти, добра и зла, между царством Бога и царством сатаны. Сейчас человечество избрало путь сатаны, символом которого является дерево познания добра и зла.

Но вскоре новое царство будет здесь, которым не будут править хаос и своеволие, но Царь, любящий мир и Он будет царствовать в любящем служении для всего человечества. Войны прекратятся, когда народы соберутся вместе, как одна семья, чтобы поклоняться Богу в духе и истине. Болезни и несчастья будут излечены, а улицы наполнятся радостью и смехом.

Это будет воистину жизнь, о которой многие могут лишь мечтать в наше время. Сыновья и дочери Бога помогут достичь этого, чтобы произошли универсальные изменения, необходимые для действительного осуществления мечты человечества! *БВ* 

# Photos com

# НЕУЖЕЛИ ВЕРА ЯВЛЯЕТСЯ ВСЕМ, ЧТО БОГ ТРЕБУЕТ ДЛЯ СПАСЕНИЯ

?

Scott Ashley

#### Спасение — это Божий дар

Просто чтобы было понятно, Писание говорит нам, что вечная жизнь есть дар Божий, и никто из нас не заслуживает ее и не может каким-либо образом заработать ее. Но мы должны задать главный вопрос: «Действительно ли одной только веры, или самого убеждения достаточно для спасения?» Или Бог установил условия для нас, чтобы получить его бесценный дар? Жизненно важно, чтобы вы понимали свои отношения с Богом Отцом и Иисусом Христом, по отношению к вашему будущему!

В самом деле, Библия показывает, что Бог установил определенные условия для получения спасения. Выполнение этих условий не является зарабатыванием спасения, которое дается даром, но позволяет нам получить этот дар, в то время как пренебрежение и несоблюдение этих условий лишает нас права для получения дара. Каковы же эти условия?

В определенный момент вашей жизни, вы, возможно, видели религиозные брошюры, в которых ссылались на место из послания к Римлянам 10:9: «Ибо если устами твоими будешь исповедывать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься». Или, может быть, они цитировали стих из Деяний Апостолов 16:31: «Веруй в Господа Иисуса Христа, и спасешься ты и весь дом твой».

Или же, возможно, они упоминали один из наиболее цитируемых стихов из Библии: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Иоанн 3:16). Благодаря этим стихам, миллионы людей

считают, что все, что они должны делать, это верить в Иисуса Христа и спасение им обеспечено.

Поступай так, как сообщают нам трактаты, и будешь обладать обетованием вечной жизни. Но неужели это все, что необходимо? Возможно ли, что для нашего спасения Бог требует от нас одной только веры или убеждения? Некоторые предполагают, что эти небольшие отрывки являются последним словом по данному вопросу. Но является ли это истиной?

Если вы хоть сколько-нибудь изучали Библию, то, вероятно, понимаете, что мы должны рассматривать большое количество стихов, разбросанных по всему Писанию, чтобы получить полную картину. Мы должны изучать все, что Библия говорит на эту тему, чтобы прийти к правильному пониманию. И кое-что может быть важнее, чем понимание того, что мы должны сделать или не делать, если хотим получить Божий дар вечной жизни.

## Вера является понятным требованием, но нужно ли еще нечто большее?

Конечно же, вера в Бога Отца и Сына Иисуса Христа, как они описаны в Писании, имеет решающее значение. В послании к Евреям 11:6 нам сказано следующее: «А без веры угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает». Посему доверие к Богу и живая, активная вера в Него являются жизненно важным делом, чтобы угодить Богу и получить Его дар спасения.

И опять, спасение для вечной жизни - дар Божественной благодати, Его любящим благоволением и принятием нас, как понятно сказано в Послании к Ефесянам 2:8-9: «Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился». Спасение - это Божий незаслуженный нами дар. Никто и никогда не сможет похвалиться, что он заработал или заслужил дар вечной жизни.

Но спасение не останавливается на простой вере и благодати. Можем ли мы что-то сделать или не сделать, что лишает нас права для получения этого чудесного Божьего дара? Ответ имеет решающее значение для вашего отношения с Богом и для вашего будущего!

Библия показывает, что Бог устанавливает определенные условия для получения спасения. Выполнение этих условий позволит нам получить этот дар, в то время как пренебрежение и несоблюдение их сделает нас непригодными для его получения.

Рассмотрим следующее заявление в Писании относительно того, что требуется от нас для обретения спасения через Иисуса Христа. В Послании к Евреям 5:8-9 сказано об Авторе нашего спасения: «Хотя Он и был Сыном Божьим, но научился послушанию через всё, что претерпел. И став совершенным, Он превратился в источник вечного спасения для всех, кто Ему послушен» (Современный перевод Библии WBTC) (выделение курсивом везде добавлено).

#### Нужны ли условия для получения подарков?

Поскольку спасение - это дар Божий, то что означает этот отрывок, утверждающий: «вечное спасения для всех, кто Ему послушен»? Если мы должны что-то сделать, чтобы полу-

чить Божий дар спасения, то как же это может быть подарком?

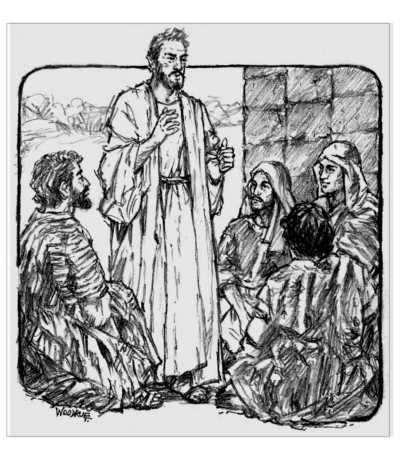
Для понимания можно использовать аналогию, что кто-то пожертвовал бы вам в дар 100 долларов, но если только вы отправите



#### Библия показывает, что Бог устанавливает определенные условия для получения спасения.

ему вложенный в письмо конверт с обратным адресом. Просто, *полагая*, что он пошлет вам деньги, вы, в действительности, можете ничего не получить. А если вам не удалось отправить конверт, вы также не получите и денег. Вы могли бы пожаловаться, но вы все еще не получите подарок, потому что не соблюдены условия.

С другой стороны, если вы послали необходимый конверт и получили 100 долларов, то это не означает, что вы заработали подарок. Вы просто выполнили необходимые условия. Без предложения незаслуженного дара вы могли бы отправить сотни конвертов и ничего не получили бы, если бы обратились в никуда. Тот факт, что существуют условия для получения подарка, не отрицает факта, что это на самом деле подарок или он обесценивается из-за этого. Миллионы людей не могут понять этот простой факт.



#### Что мы должны сделать?

Поскольку Иисус является Автором нашего спасения, давайте рассмотрим некоторые из Его заявлений, которые говорят нам, что мы должны сделать, чтобы получить этот дар спасения - вечную жизнь с Ним.

В Евангелии от Матфея 7:21 Иисус говорит: «Не всякий, говорящий Мне: «Господи! Господи!», войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного». Здесь Иисус ясно говорит, что просто, признавать Его как Господа и Учителя и говорить, «Господи, Господи!» - недостаточно. Чтобы наследовать Царство Божье, мы должны что-то сделать. Мы должны, как понятно заявил Иисус, исполнить волю Отца.

Иисус хочет, чтобы мы понимали, что существует нечто большее для получения вечной жизни, чем просто вера или умственное признание. Наша убежденность в том, что Он есть наш Спаситель, должна быть большей, чем просто теплой, утешительной мыслью или интеллектуальной концепцией. Иисус предупреждает, что простое призывание Его имени или признание

Апостол Иаков учил, что вера не имеет смысла, если не подкрепляется действием и послушанием: «Ты веришь в то, что Бог – един? Хорошо! Даже бесы верят в это и содрогаются».

Его как «Господа» не является достаточным.

В одном месте богатый юноша спросил Иисуса, как ему получить вечную жизнь: «Учитель благий! что сделать мне доброго, чтобы иметь жизнь вечную?» (Матфей 19:16). Ответ Христа в Евангелии от Матфея 19:17 мог бы привести в замешательство некоторых, которые думают, что послушание Закону Божьему излишнее, и что Он сделал это ради нас, так что мы не должны делать ничего. А Иисус ответил: «Если же хочешь войти в жизнь вечную, соблюди заповеди».

Иисус не ответил, что ничего не требуется большего, чем вера в Бога или в Него. Он сказал юноше, что тот должен соблюдать заповеди Бога, чтобы получить дар вечной жизни. Как просто! Затем, когда Его спросили, какие же заповеди необходимо исполнять, Иисус процитировал некоторые из Десяти Заповедей, сделав краткое изложение повелений из Писаний Ветхого Завета. Согласно апостолу Иакову (сводному брату Иисуса Христа), вера не имеет смысла, если не подкрепляется действием и послушанием: «Ты веришь в то, что Бог – един? Хорошо! Даже бесы верят в это и содрогаются» (Современный перевод WBTC) (Иаков 2:19).

Если мы думаем, что вера является всем, что нам нужно для спасения, то мы сильно ошибаемся! Как повествует нам Иаков, демонические духи полностью верят в существование единого истинного Бога. И более того, они также знают, что Иисус есть Сын Божий, воскресший из мертвых. Но вера демонов в эти факты не означает, что они спасены!

Иаков продолжает дальше объяснять, что **вера** - верование и доверие Богу - **и также послушание идут рука об руку**: «Но хочешь

ли знать, неосновательный человек, **что вера без дел мертва?** Не делами ли оправдался Авраам, отец наш, возложив на жертвенник Исаака, сына своего? Видишь ли, что **вера содействовала делам его**, и делами вера достигла совершенства?» (Иаков 2:20-22).

Иаков указывает здесь, что труд послушания в результате нашей веры поддерживает наши отношения с Богом и приводит к великой вере и повиновению, как того требует Бог. Без труда, как свидетельства нашей веры, наша вера мертвая, жалкая и бесполезная.

#### Крещение и возложение рук

А существуют ли другие условия, которые должно соблюдать для получения Божьего дара вечной жизни? Обратите внимание, что Иисус заявил в Евангелии от Марка 16:16: «Кто будет веровать и **креститься**, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет».

Водное крещение означает полное погружение и является символическим актом, представляющим смерть и омовение нашей старой грешной сущности, а также начало новой жизни в служении Богу и стремлении избегать греха (Римлянам 6:1-23). Посредством этого акта, мы символически предаем смерти и погребению ветхого человека с его грехами и восстаем из этой водяной могилы к новой жизни, как новый человек.

За крещением следует возложение рук истинного служителя Иисуса Христа, которое позволяет нам получить Святого Божьего Духа и воистину принадлежать Ему (Деяния 8:17; Римлянам 8:9). Если же мы не подчиняем свою жизнь Богу посредством крещения и возложения рук, чтобы получить Его Духа, как было повелено, мы не сможем исполнить, осознанно или неосознанно, это важное требование для получения Его дара спасения.

Апостол Петр также подтвердил эти условия для получения Божьего Духа, заявив: «Покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов; и получите дар Святаго Духа» (Деяния 2:38). Покаяние означает обращение от неповиновения Богу к послу-

**шанию** Ему. Таким образом, снова повторяем, что повиновение и крещение представляют требования в процессе спасения.

Для тех же, кто пренебрегает этими и другими понятными библейскими указаниями, Иисус отвечает: «Что вы зовете Меня: Господи! Господи! — и не делаете того, что Я говорю?» (Лука 6:46). Все слишком много занимаются умствованием вокруг того, что Писание говорит прямо и недвусмысленно, вместо того, чтобы самим делать именно то, о чем Иисус здесь предупредил!

В Евангелии от Матфея 10:22 и 24:13 Иисус представил еще одно условие, которое мы должны соблюдать, чтобы получить Божий дар спасения: «Претерпевший же до конца спасется». Некоторые верят в небиблейское учение, известное как «вечная гарантия» или «однажды спасен, навсегда спасен». Но Иисус явно и недвусмысленно подразумевает здесь, что мы можем потерять спасение, если не выдержим до конца.

Однажды, взяв обязательство подчиняться Богу и предать себя Ему, мы должны держаться до конца, не оглядываясь назад (Лука 9:62). Даже апостол Павел осознавал, что ему необходимо обуздывать себя, чтобы пребывать в полном повиновении Богу, «дабы, проповедуя другим, самому не остаться недостойным» (1 Коринфянам 9:27). Он ясно понимал, что по небрежности мог бы потерять Божий дар спасения! (сравните Евреям 2:1-3).

#### Спасение дается даром, но оно не дешевое

Возможно, вы уже слышали это выражение, что «спасение дается даром, но оно не дешевое». Божий дар жизни стоил жизни Иисусу Христу. Он, будучи сам Сыном Божьим, добровольно предал Свою жизнь так, чтобы мы могли получить прекрасный Божий дар вечной жизни. И это дорого стоило Отцу, который «отдал Сына Своего Единородного» (Иоанн 3:16).

Но Бог ожидает от нас, в свою очередь, предания нашей жизни, как Иисус Христос учил в Евангелии от Луки 14:26-27: «Если кто-нибудь приходит ко Мне и не ненавидит собственного

отца, и мать, и жену, и детей, и братьев, и сестер, и притом даже собственную душу - жизнь, он не может быть Моим учеником». Кто не несет собственный крест и не идет за Мной, не может быть Моим учеником» (Восстановительный перевод). Наша любовь и приверженность к Иисусу Христу и Богу Отцу должны быть для нас важнее, чем любые другие отношения. Каждый из нас должен быть готовым нести свой «крест» и верно следовать за Иисусом, даже в самых сложных жизненных ситуациях.

В Евангелии от Луки 14:28-33 продолжается эта мысль, предупреждающая нас внимательно взвесить все, потому что принятие дара вечной жизни сопровождается самой высокой ценой,

какую мы можем только себе представить. «Так всякий из вас, **кто не отрешится от всего**, что имеет, не может быть Моим учеником» (стих 33). Как Иисус Христос отдал Свою жизнь за нас, то и мы должны быть готовы отдать нашу жизнь, чтобы последовать за Ним!

Итак, возвращаемся к названию данной статьи: «Неужели вера является всем, что Бог требует для спасения?» Очевидно, что ответ звучит «нет». Его слово излагает определенные условия для нас. Будьте удостоверены, как побуждает нас Послание к Евреям 2:3, что мы не «пренебрегаем столь великим спасением» (Восстановительный перевод)! БВ

#### ЧТОБЫ УЗНАТЬ БОЛЬШЕ ...

Курс по изучению Библии - 12 Уроков Брошюры:

- Евангелие Царствия
- От захода солнца до захода солнца: покой Субботы Божией
- Книга Откровения раскрыта для нас
- Праздники или Священные Дни: имеет ли значение какие дни мы соблюдаем?
- Божий план Священных Дней: обещание надежды для всего человечества
- Является ли Библия истиной?
- Почему Бог допускает страдания?
- Творение и Эволюция: действительно ли это важно, во что вы верите?
- Дорога к вечной жизни
- Существует ли дьявол на самом деле?
- Является ли Бог Троицей?
- Десять Заповедей
- Что происходит после смерти?
- Какова ваша судьба?

#### Бесплатная литература для вас!



#### Адреса для заказа литературы

United Church of God P.O. Box 541027 Cincinnati, OH 45254-1069 USA info@ucg.org Head Sonumid Pk. 62 51002 Tartu Postkontor Estonia info@ucg.org

Подписаться на журнал или продлить подписку можно и на сайте **http://ru.ucg.org**. Там же вы найдете архив журнала, брошюры, Уроки по изучению Библии и различные статьи.



**Gary Petty** 

Начало статьи читайте в номере за сентярь/октябрь с.г.

#### Разногласие Лютера с книгой Иакова

Самое стойкое утверждение Лютера состоит в его учении, что оправдание, которое совершается надлежащим образом перед праведным Богом, происходит только посредством одной веры.

Один отрывок, который был основополагающим для его учения, находится в послании к Римлянам 3:23-26, где апостол Павел пишет:

«...Потому что все согрешили и лишены славы Божией, получая оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе Иисусе, которого Бог предложил в жертву умилостивления в Крови Его через веру, для показания правды Его в прощении грехов, соделанных прежде, во время долготерпения Божия, к показанию правды Его в настоящее время, да явится Он праведным и оправдывающим верующего в Иисуса».

Здесь Павел представляет благую весть, что наши грехи прощены, благодаря жертве Иисуса Христа, который умер за наши грехи как наш

заместитель. И так как никакие человеческие дела не могут заслужить Божье прощение, то мы оправдываемся, имея веру в Божье обетование и принимая жертву Христа ради нас.

Лютер пришел к заключению, что все, что нужно для оправдания, это верить в Христа без каких-либо соответствующих дел. Он указывал на Писания Павла в Послании к Римлянам, где Бог обещал Аврааму многочисленных потомков, как звезд на небесах, даже при том, что Авраам и его жена Сара были бездетными и возрасте, в котором уже невозможно зачать и родить детей. Лютер отметил, что Павел цитировал отрывок из книги Бытие, утверждающий следующее: «Аврам поверил Господу, и Он вменил ему это в праведность» (Бытие 15:6; цитата в Послании к Римлянам 4:3).

Для Лютера это было легким делом:

Верь и ты будешь оправдан. Однажды оправданный, ты будешь спасен.

Однажды спасенный, ты остаешься спасенным без какого-либо влияния хороших или плохих дел.

Но у Лютера была проблема. Новозаветная книга Иакова учит тому, что более всего необходимо для оправдания, нежели только вера. Иаков, единокровный брат Иисуса Христа, написал: «Так и вера, если не имеет дел, мертва сама по себе. Но скажет кто-нибудь: «ты имеешь веру, а я имею дела»: покажи мне веру твою без дел твоих, а я покажу тебе веру мою из дел моих. Ты веруешь, что Бог един: хорошо делаешь; и бесы веруют, и трепещут. Но хочешь ли знать, неосновательный человек, что вера без дел мертва?» (Иаков 2:17-20).

В своем «Предисловии к Посланиям св. Иакова и св. Иуды» Лютер утверждал, что автор письма Иаков находится «в прямом противостоянии к св. Павлу и всему остальному в Библии, приписывая оправдание делам...» («Мартин Лютер: избранные писания», Джон Дилленбергер, стр. 35, ред., 1962). И это еще не все, написанное Иаковом, что беспокоило

Лютера. Иаков написал: «Не делами ли оправдался Авраам, отец наш, возложив на жертвенник Исаака, сына своего? Видишь ли, что вера содействовала делам его, и делами вера достигла совершенства? И исполнилось слово Писания: «веровал Авраам Богу, и это вменилось ему в праведность, и он наречен другом Божиим». Видите ли, что человек оправдывается делами, а не верою только?» (Иаков 2:21-24).

Лютер видел несовместимость Павла и Иакова. Одним из главных принципов Лютера было утверждение: «Sola Scriptura», то есть, «Только Священное Писание». Но теперь он боролся со Священным Писанием, где не обнаружил своего суждения. В конечном итоге, он заклеймил послание Иакова, назвав его «соломенным посланием», испытывая желание «бросить его... в печь», написав, что он вообще сомневается, действительно ли оно принадлежит Библии («Труды Лютера», Э.Т. Бахман, ред., стр. 362, том 35, и стр. 317, том 34, 1960).

## **ДЕЙСТВИТЕЛЬНО ЛИ ПАВЕЛ И ИАКОВ НЕСОВМЕСТИМЫ?**

Лютер полагал, что Павел и Иаков продвигали два различных и несовместимых пути для оправдания. Но действительно ли это так?

Ответ заключается в том, как оба писателя использовали пример Авраама. Павел писал церкви в Риме, чтобы объяснить, как евреи и язычники могут достичь взаимоотношения с Богом. И те, и другие оправданы Божьей благодатью по вере в труд Христа. Павел ясно учит, что никто не может заслужить Божью милость, благодаря своим добрым делам. Авраам же был оправдан, потому что поверил в обетования Бога.

Однако, Иаков имел дело с несколько иной проблемой. Иаков говорил о неверном представлении, что лишь простое убеждение составляет живую веру. Помните, как он писал о том, что сатана и демоны верят в Бога и страшатся Его

ужасающей силы и славы. Иаков прояснил, что наша вера должна быть намного большей, чем убеждение сатаны! Вера подразумевает абсолютное доверие к Богу, а доверие к Богу побуждает к повиновению.

Подумайте об аргументе Иакова. Авраам поверил Божьему обетованию, что его сын Исаак даст ему потомков. Затем Бог повелел Аврааму принести в жертву своего сына. Казалось, что обетование Бога и повеление для послушания были, по меньшей мере, непоследовательными.

Что, если бы Авраам сказал Богу: «Я верю Твоему обетованию, чтобы дать мне потомков через Исаака, но так как это не может произойти, если я принесу его в жертву, я решил не повиноваться Тебе. Но я все еще верю в Твое обетование!»

Иаков утверждал, что если бы Авраам отказался повиноваться Богу, его убеждение не стало бы настоящей верой. Если человек действительно будет доверять Богу, то его действия будут основаны на этом доверии.

Мы не можем сами изгладить наши собственные грехи или произвести на Бога достаточное впечатление, чтобы заработать спасение. Мы не должны также попадать в ловушку, думая, что убеждение - это все, чего требует Бог. Вера должна подчиниться Божьему труду в нас. И в этом подчинении истинная живая вера производит дела. Павел правильно учил, что люди не могут заслужить оправдание, но должны иметь веру в Христа. Иаков также правильно учил, что вера без дел мертва, будучи бесполезной и пустой, потому что она, на самом деле, не изменяет человека.

Кроме того, сам Павел сказал, что «исполнители закона оправданы будут» (Рим. 2:13), то есть, исполняющие надлежащим образом в присутствии Бога. Мы должны понимать, что получаем начальное оправдание от Бога каждый раз, когда раскаиваемся, не говоря уже о каких-либо делах повиновения (Рим. 3:28). Но пребывание оправданным пред Богом обуславливает действенное повиновение Ему. Здесь нет никакого противоречия. *БВ* 



Добро пожаловать на четвертый урок изучения серии "Библейские пророчества и вы".

Бог дал удивительные обещания, которые Он обязательно исполнит, а также пророчества, которые говорят нам о возвращении Христа на землю, когда Он положит начало времени возрождения, выздоровления и мира.

Чем лучше мы будем понимать библейские пророчества, тем больше мы будем чувствовать и ощущать, вдохновленные их поразительной точностью и надежностью. А те пророчества, которые еще не исполнились, обязательно исполнятся в полной мере.

Следующий шаг - узнать, каким образом правильно интерпретировать и понять Божьи пророчества. В сегодняшнем балагане средств массовой информации можно услышать как нескончаемые небиблейские предсказания так и искаженные пророчества из Библии. Иисус Христос и многие из Его апостолов предостере-

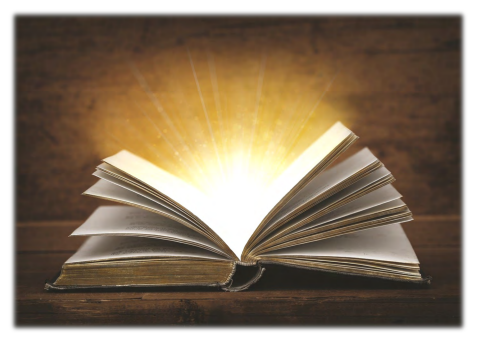
гали нас быть начеку, чтобы не стать жертвой обмана. Помните, что поддельная денежная банкнота бесполезна, хотя по своему виду очень напоминает настоящую; так и поддельные пророчества бесполезны и даже могут увести вас в неправильном направлении! В этом уроке мы рассмотрим наиболее ценные ключевые принципы для правильного понимания пророчеств Библии.

Один человек, проживающий в штате Вашингтон и в то время уже всем сердцем принявший истинную Библию, рассказал нам следующую историю:

"Будучи маленьким, я каждое воскресенье, икренне веря, ходил в церковь вместе с моей семьей. Нас учили многим Божьим истинам, и я старался повиноваться им и слушаться моих родителей.

Когда мне исполнилось 15 лет, я заболел ревматоидным артритом и оказался на много

недель прикованным к постели и лекарствам. В течение этого времени я читал много книг, и одной из них была Библия. Однажды, когда я



# Необходимо принять всю Библию целиком как Божью истину.

читал Книгу Исайи, я осознал, что моя церковь никогда не учила и даже не пыталась разъяснить, как эти удивительные и прекрасные слова применимы ко всем нам.

Меня поразило, насколько же мир станет чудесным местом, когда все люди будут жить вместе в мире и спокойствии, когда все дикие животные будут укрощены, а все болезни излечены? Я почувствовал, что "настоящая история" Библии так и не была мне рассказана.

Ответы на эти вопросы не были получены до тех пор, пока я не стал взрослым 28-летним женатым человеком, имеющим четырех маленьких детей. Через постоянное изучение, раскаяние и крещение я, наконец, осознал, что необходимо принять всю Библию целиком как Божью истину, и что я не могу больше верить просто так и принимать те положения, которые удобны для меня, но которые в чем-то ограничивают истину, как меня учили в детстве.

Только тогда я начал понимать обещания и пророчества Исайи и других пророческих книг

Библии. И наконец, я узнал, что Бог дал удивительные обещания, которые Он обязательно сдержит, Он дал нам пророчества, которые гово-

рят о возвращении Христа на землю, когда Он положит начало эпохе возрождения и выздоровления и установит Свое Царство на нашей земле! Вот тогда я, наконец, узнал "настоящую историю"!

## ТАК ПОЗВОЛИМ ЖЕ БИБЛИИ ИНТЕРПРЕТИРОВАТЬ БИБЛИЮ!

Одним из поразительных доказательств того, что Библия является божественным вдохновением - это совершенная гармония и последовательность на всем ее протяжении, несмотря на то, что она сложилась из книг, которые написали примерно 40 различных авторов на протяжении 1500 лет! Библия никогда не противоречит себе. И даже те отрывки, которые на первый взгляд кажутся противоречащими друг другу, после более тщательного изучения

абсолютно не являются противоречивыми.

Многие люди пренебрежительно отбрасывают большинство пророчеств, которые они считают просто аллегорическими или символическими. А ведь очень важное основное правило принять все, что Библия говорит, как буквальную истину, кроме того, что является совершенно очевидно символическим. И помните, что все в Библии является важным. Даже когда вы встретите символ, постарайтесь определить, что же он символизирует.

Сегодня вы можете слышать, как многие люди, демонстрируя приверженность к определенной точке зрения, цитируют стихи из Библии, но часто искажают их значение, что делали и люди даже в дни Петра и Павла (смотрите 2Петр 3:15-16). Чтобы этого не случилось, когда мы пытаемся понять библейское пророчество, мы должны найти ту же самую тему или похожее изложение в других частях Библии и никогда не соглашаться с интерпретацией, которая является противоречивой.

Например, мы можем много больше понять в Книге Откровения, сравнивая ее с Книгой Даниила, с Елеонским пророчеством Иисуса и другими частями Библии.

Возможно, вы слышали выражение "история склонна повторять себя". И ведь это правда, частью потому что человеческая натура остается той же самой, а частью потому, что Бог повторяет свои действия в том, как Он общается с человечеством.

Таким образом, библейские пророчества двуедины. Пророчество может быть до определенной степени быть исполнено в **прошлом** и все еще ожидать **более полного** исполнения в гораздо **более поздние** дни. А изучение Библии и истории, чтобы понять, как исполнилось Божье пророчество в прошлом, может дать нам лучшее понимание того, каким образом Он вероятнее всего исполнит его в будущем.

А сейчас давайте рассмотрим некоторые ключевые принципы для понимания пророчеств Библии.

#### ◆ Что является главным центром внимания Библейских пророчеств?

"И сказал [воскресший Иисус] им [Своим ученикам]: вот то, о чем Я вам говорил, еще быв с вами, что надлежит исполниться всему, написанному о Мне в законе Моисеевом и в пророках и псалмах. Тогда отверз им ум к уразумению Писаний" (Лк. 24:44-45; в квадратных скобках пояснение автора).

"Всё предано Мне Отцем Моим; и кто есть Сын, не знает никто, кроме Отца, и кто есть Отец, [не знает] [никто], кроме Сына, и кому Сын хочет открыть. И, обратившись к ученикам, сказал им особо: блаженны очи, видящие то, что вы видите! ибо сказываю вам, что многие пророки и цари желали видеть, что вы видите, и не видели, и слышать, что вы слышите, и не слышали" (Лк.10:22-24).

Центр внимания библейских пророчеств - Мессия - Иисус Христос. Библия содержит в себе множество пророчеств о Его первом пришествии, чтобы стать нашим Спасителем, и о Его

втором приходе как Царя Царей (1Тим. 6:15). Кроме того, на всем протяжении Его земного служения Его пример и Его послание раскрывали для нас облик Бога Отца.

# **♦** А что же являлось главным центром внимания Иисуса, когда Он провозгласил Свое пророчество?

"После же того, как предан был Иоанн, пришел Иисус в Галилею, проповедуя Евангелие Царствия Божия и говоря, что исполнилось время и приблизилось Царствие Божие: покайтесь и веруйте в Евангелие" (Мк. 1:14-15).

"Ищите же прежде Царства Божия и правды Его ..." (Мф. 6:33).

"... которым и явил Себя живым, по страдании Своем, со многими верными доказательствами, в продолжение сорока дней являясь им и говоря о Царствии Божием" (Деян. 1:3).

Слово **евангелие** означает "благие вести". Первостепенным посланием, которое проповедовали Иисус и апостолы, было "Евангелие Божьего Царства". Оно включает в себя и предложение Бога о вечной жизни, чтобы мы смогли "наследовать Царствия Божия" (1Кор. 15:50). Вся Библия целиком направляет нас к тому, что Божье Царство придет через Христа.

#### ◆ Можем ли мы точно определить, когда наступят пророческие события?

"Когда же сидел Он на горе Елеонской, то приступили к Нему ученики наедине и спросили: скажи нам, когда это будет? и какой признак Твоего пришествия и кончины века?" ...

"От смоковницы возьмите подобие: когда ветви ее становятся уже мягки и пускают листья, то знаете, что близко лето; так, когда вы увидите всё сие, знайте, что близко, при дверях. Истинно говорю вам: не прейдет род сей, как всё сие будет; небо и земля прейдут, но слова Мои не прейдут. О дне же том и часе никто не знает, ни Ангелы небесные, а только Отец Мой один" (Мф. 24:3, 32-36).

Сам Иисус прямо говорит нам, что мы не

можем наперед точно знать, когда произойдут пророческие события. Попытки точно предсказать, когда же произойдут пророческие события, просто неразумная трата времени. Вместо этого мы должны сфокусировать свое внимание на вопросах "что" и "почему" гораздо больше чем на вопросе "когда". Мы живем в опасном и непредсказуемом мире, поэтому нам просто необходимо всегда быть готовыми к духовной встрече с нашим Создателем либо в момент нашей смерти, либо в момент Его прихода (Мф. 24:44).

## ♦ Нужно ли нам изучать происхождение и идентичность основных наций?

"И призвал Иаков сыновей своих и сказал: соберитесь, и я возвещу вам, что будет с вами в грядущие дни; ... Рувим ... но ты бушевал, как вода, - не будешь преимуществовать ... Не отойдет скипетр от Иуды ... Завулон при береге морском будет жить и у пристани корабельной ... Дан будет змеем на дороге ... Иосиф-отрасль плодоносного [дерева] ... ветви его простираются над стеною ... Благословениями отца твоего ... да будут они на голове Иосифа ... Вот все двенадцать колен Израилевых" (Быт. 49:1-28).

"Знай, сын человеческий, что видение относится к концу времени! ... А козел косматый - царь Греции, а большой рог, который между глазами его, это первый ее царь; он сломился, и вместо него вышли другие четыре: это - четыре царства восстанут из этого народа, но не с его силою. Под конец же царства их, когда отступники исполнят меру беззаконий своих, восстанет царь наглый и искусный в коварстве" (Дан. 8:17-23).

"Сговорились единодушно, заключили против Тебя союз: селения Едомовы и Измаильтяне, Моав и Агаряне, Гевал и Аммон и Амалик, Филистимляне с жителями Тира. И Ассур пристал к ним: они стали мышцею для сынов Лотовых" (Пс. 82:6-9).

Действительно, чтобы понять, о чем же здесь говорится, нам просто необходимо знать как об

исторической так и о пророческой идентичности различных народов. Библейские пророчества времени конца ссылаются на народы по их древним и этническим названиям, которые крайне редко используются сегодня или же не используются совсем. Изучение истории величайшая ценность, особенно библейской истории. Тогда мы узнаем, что считающиеся "потерянными" племена людей на самом деле вовсе и не потеряны! Павел и Иаков знали, где находятся "двенадцать колен" Израиля (смотрите Деян. 26:7; Иак. 1:1). А Иисус даже ясно дал понять, что они будут играть очень важную роль после Его возвращения (Мф. 19:28).

## **◆** Часто ли пророчества исполняются только при определенных условиях?

"Если ты, когда перейдете [за Иордан], будешь слушать гласа Господа Бога твоего, тщательно исполнять все заповеди Его, которые заповедую тебе сегодня, то Господь Бог твой поставит тебя выше всех народов земли; и придут на тебя все благословения сии {которые следуют в пророчестве} и исполнятся на тебе, если будешь слушать гласа Господа, Бога твоего ...

Если же не будешь слушать гласа Господа Бога твоего и **не будешь** стараться исполнять все заповеди Его и постановления Его, которые я заповедую тебе сегодня, то придут на тебя все **проклятия сии** {которые последуют} и постигнут тебя" (Втор. 28:1-2, 15; в фигурных скобках пояснение автора, выделение во всех цитатах добавлено).

"Иногда Я скажу о каком-либо народе и царстве, что искореню, сокрушу и погублю его; но если народ этот, на который Я это изрек, обратится от своих злых дел, Я отлагаю то зло, которое помыслил сделать ему. А иногда скажу о каком-либо народе и царстве, что устрою и утвержу его; но если он будет делать злое пред очами Моими и не слушаться гласа Моего, Я отменю то добро, которым хотел облагодетельствовать его" (Иер. 18:7-10; сравните Ион. 3).

Безусловно, то, что происходит с целыми на-

циями и с каждым из нас лично, зависит от нашего выбора - повиноваться или не повиноваться Богу. Бог сказал: "Во свидетели пред вами призываю сегодня небо и землю: жизнь и смерть предложил я тебе, благословение и проклятие. Избери жизнь" (Втор. 30:19). В этом вся суть ваши убеждения и их последствия. Бог позволяет нам выбрать, что посеять, но мы должны помнить, что пожнем то, что посеяли (Гал. 6:7-8).

#### ◆ На какое необходимое изменение в человеческой природе указывает пророчество?

"И дам вам сердце новое, и дух новый дам вам; и возьму из плоти вашей сердце каменное, и дам вам сердце плотяное. Вложу внутрь вас дух Мой и сделаю то, что вы будете ходить в заповедях Моих и уставы Мои будете соблюдать и выполнять" (Иез. 36:26-27).

По своему естеству мы имеем "сердце каменное". Мы склонны быть бессердечными, своенравными и "жестоковыйными" (Втор. 9:6). И действительно, "лукаво сердце [человеческое] более всего и крайне испорчено" (Иер. 17:9). Но это должно быть изменено. Как только мы впустим Бога в свое сердце, Своим Духом Он поможет нам увидеть себя такими, какие мы есть на самом деле.

Он приведет нас к раскаянию в наших грехах, чтобы Он смог простить нас. Он поможет нам духовно возродиться. После духовного возрождения люди получают "сердце плотяное", то есть нежное, скромное, открытое сердце. И тогда обещание Бога исполняется: "Я ... вложу закон Мой во внутренность их и на сердцах их напишу его" (Иер. 31:33).

#### ◆ Над чем нужно задуматься, чтобы извлечь наиболее гармоничный духовный урок из пророчества?

"Вы же берегитесь. Вот, Я наперед сказал вам всё" (Мк.13:23).

"И один из них, законник, искушая Его, спросил, говоря: Учитель! какая наибольшая заповедь в законе? Иисус сказал ему: возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею душею

твоею и всем разумением твоим: сия есть первая и наибольшая заповедь; вторая же подобная ей: возлюби ближнего твоего, как самого себя; на сих двух заповедях утверждается весь закон и пророки" (Мф. 22:35-40).

Многие люди большей частью игнорируют библейские пророчества, а потому лишены всех тех преимуществ - библейского мировосприятия, стимула и поддержки, которые пророчества могут дать нам.

Относительно Своего пророческого учения Иисус сказал: "берегитесь". С другой стороны, некоторые люди слишком подробно останавливаются на специализированных аспектах библейских пророчеств, например, стараются вычислить точные даты, в то же время пренебрегая сущностью гораздо более важной, как любовь к Богу и любовь к другим людям.

Читая пророческие разделы Библии, обязательно задумайтесь над теми духовными уроками, которые они несут в себе. Например, многие люди считают, что Книга Откровения это только предсказания. В действительности же она наполнена ценным духовным учением.

#### НАСТАЛО ВРЕМЯ ПРИДТИ К ПРАВИЛЬНОМУ РЕШЕНИЮ

Для правильного представления о Книге Откровения, прочтите Откровение 1:3. Если люди **прочтут** эту книгу, если они **услышат ее,** задумаются над ней и станут **соблюдать** (повиноваться) ее духовным наставлениям, то благословение будет дано им!

Затем прочитайте Откровение 22:12-14. Эта самая последняя глава Библии дает нам грандиозный обзор. Вдумайтесь в то, насколько просто и ясно все это. В Библии согласуется абсолютно все. Бог хочет, чтобы Его люди показывали свою любовь повиновением Ему - ведь это же только для нашего собственного блага!

Что вы сделаете сегодня, чтобы показать Богу, что вы любите Его и повинуетесь Ему? Станете ли вы вдумчиво изучать Его Слово, чтобы узнать, какими Он хочет видеть вас и ваши поступки, а узнав, начнете ли поступать в соответствии с Его желанием? *БВ* 

#### ОСНОВЫ ВЕРЫ ОБЪЕДИНЕННОЙ ЦЕРКВИ БОГА, ИНТЕРНАЦИОНАЛЬНОЙ АССОЦИАЦИИ

# BOMPN SVEDING O UNME

# Мы веруем в то, что пищу, которую Бог обозначил как «нечистая» в книге Левит 11 и Второзаконии 14 нельзя вкушать.

Священное Писание показывает, что Бог создал огромное разнообразие животных, которые населяют нашу планету, заявив в дальнейшем, что некоторые животные были созданы с определенной целью, чтобы предоставить еду человечеству (1 Тимофею 4:3). Хотя христианин не обязан съесть мясо, вегетарианство в различных формах, как религиозное требование, является духовной немощью (Римлянам 14:2), а навязываемое как учение другим относится к «учениям бесовским» (1 Тимофею 4:1–3).

Не существует никакого четкого заявления относительно того, когда Бог впервые показал различие между теми животными, которые названы в Священном Писании «чистыми», и теми, которые таковыми не являются. Отсутствие понятной заповеди по этому вопросу в первых нескольких главах книги Бытия не должно быть взято в качестве доказательства, что никакого указания по этому поводу не было дано в начале истории человечества.

Есть немного ясных заповедей на ранних страницах Библии, но записанные примеры показывают, что стандарты правильного и неправильного были ясно понятными. Например, нет никакой отчетливой заповеди против убийства, прежде чем Каин убил своего брата Авеля, но никому не придет в голову заявить, что, в связи с этим, убийство было приемлемым до того.

Книгу Бытия можно определить как книгу начал. Она была написана или собрана Моисеем,чтобы обеспечить хронологическую запись того, что имело место, а не перечислять определенные законы. Читатели не должны предполагать, основываясь на отсутствии законов с начала Бытия, что любой неупомянутый закон, не существовал от начала.

Первое заявление в Священном Писании относительно «чистых» и «нечистых» животных найдено



в книге Бытие 7:2, где Ною было приказано взять семь чистых животных (или, более вероятно, семь пар) каждого вида и только одну нечистую пару каждого вида животных.

Когда Бог сказал Ною построить гигантский ковчег, Он дал ему точные указания относительно его размера, состава и дизайна, и все же Священное Писание сообщает, что Бог не считал нужным наставлять Ноя о том, какие существа были чистыми, а какие нечистыми. Указания Бога и ответ Ноя ясно показывают, что Ной уже понимал, какие существа были чистыми, а какие нет.

В завершение великого потопа, Бог сказал Ною: «Все движущееся, что живет, будет вам в пищу; как зелень травную даю вам все» (Бытие 9:3). Тем не менее, это не означало, что каждое животное было пригодно для потребления человеком. Много существ по самой своей природе опасны, ядовиты и подвергают риску наше здоровье.

Суть, высказанное здесь состоит в том, что даже когда оставалось в живых лишь несколько человек, большие и опасные животные были сохранены, однако Ной и его семья не боялись этих животных. Стих дает ясно понять, что животные были даны для пользы человека. В целом, они были подвластны людям, таким же образом, как и растения.

Отметим параллель. Некоторые растения подходят для пищи, некоторые - для строительных материалов, некоторые - для украшения и удовольствия, а некоторые - ядовиты и могут вызвать заболевание и стать даже причиной смерти. Таким же образом и некоторые животные полезны для еды, в то время

как другие обеспечивают волокна для одежды, силу для обрабатки земли или защиту от опасностей. И подобно ядовитым растениям, некоторые животные не предназначены для употребления в пищу.

Каждый раз, когда животные упоминаются в Священном Писании как источник пищи или в связи с жертвоприношением, прежде чем Израиль получил Ветхий Завет на горе Синай, они неизменно определяются как чистые животные (Бытие 15:9 - телица, коза, овен, горлица, голубь; Бытие 22:13 - овен; Исход 12:5 - овцы или коза). Закон о чистом и нечистом мясе ясно предшествует Ветхому Завету, независимо от того, какую роль они могли играть в рамках того завета.

Когда была установлена левитская система, необходимо было классифицировать целый ряд взаимодействий, которые уже имели место в течение некоторого времени. Два раздела Священного Писания - Левит 11 и Второзаконие 14:3-21 - определяют какие создания предписаны как подходящие для еды, а какие - нет. Выражение, использованное для определения тех животных, плоть которых приемлема для еды, известно как «чистый», в то время как термин, использованный для тех, которые не подходят для еды, определен как «нечистый». Важно, чтобы мы «отличали нечистое от чистого» (Левит 11:47; сравните Иезекииль 22:26; 44:23).

Священное Писание не открывает точно, почему Бог назначил определенную плоть животных как подходящую для еды, в то время как другая плоть неприемлема. Здесь могли быть причины, связанные со здоровьем человека или символические, или же обе причины. Несомненно, что Богу известно, почему и как Он создал каждое животное. Все же, даже если определение Бога в этом вопросе было просто испытанием на повиновение, Он, как Создатель всей жизни, имеет полное право принимать такие решения.

Различные отрывки из Нового Завета говорят о том, что Иисус Христос и Его последователи продолжали соблюдать законы о чистой и нечистой пище. Ревностные религиозные вожди времен Иисуса могли бы обвинить Его в нарушении их толкования религиозного закона, но мы не имеем никакой записи, что они когда—либо противостояли Ему в Его учении или методах по этому вопросу. Если бы Он защищал вкушение нечистой пищи, это был бы идеальный способ очернить Его репутацию в массах, так как они были бы просто потрясены такой идеей.

Заявление Иисуса, которое часто искажают в наше время, цитируя отрывок из Евангелия от Марка 7:19, оскорбило бы религиозных вождей. Его ссылка на

очищение всех продуктов здесь, как часто думают, относится к тому, что всякая пища является чистой. Но Его заявление, на самом деле, относится ко всем продуктам, очищаемым посредством тела для физического удаления. Это не имеет никакого отношения к тому, считают ли пищу чистой или скверной.

В Деяниях 10 есть иной, обычно неверно воспринимаемый отрывок, который, на самом деле, сильно иллюстрирует раннее понимание церкви Нового Завета о чистой и нечистой пище, хотя это и не является главной целью видения, описанного здесь.

Апостолу Петру было дано видение от Бога, который повелел ему нести евангельскую весть язычникам (не израильтянам). Во время этого видения Петр трижды отказывался отведать нечистых животных, показанных ему, и недоумевал о смысле видения, пока Бог не показал, что речь идет о людях, а не о чистых и нечистых животных. Петру было показано, что никакого человека нельзя считать «незначительным или нечистым» (стихи 28–29).

Эта глава заканчивается Святым Духом, данным дому язычника Корнилия, как доказательство, что Бог призывает к покаянию и спасению все народы (стихи 44–48; см. также Деяния 11:1–18). Хотя этот раздел Священного Писания использовался, чтобы требовать разрешения для вкушения нечистых животных, он понятно указывает на противоположное. Это событие произошло через несколько лет после образования церкви Нового Завета, и все же Петр отверг идею вкушать нечистую пищу, возразив, что «я никогда не ел ничего скверного или нечистого» (стих 14).

В отрывке, который цитировался ранее, Павел писал о созданиях, которых «Бог сотворил, дабы верные и познавшие истину вкушали с благодарением», говоря, что творение «освящается словом Божиим и молитвою» (1 Тимофею 4:3, 5).

Слово, говорящее об *освящении* существ, означает «помещенный отдельно», и подразумевает двойной смысл, имея ввиду отделение *от* чего-то и также *для* чего-то. Единственные животные, помещенные отдельно по Слову Бога, перечислены в Библии, как чистые. Они были отделены от всех других животных, в пищу человеку, и должны приниматься с благодарением теми, кто верит и знает истину. Плоть животных, определяемая как нечистая, непригодна к потреблению человеком и ее нельзя вкушать.

Бог дал и другие важные законы о пище. Он объявил навеки, чтобы Его народ не вкушал ни жира, ни крови (Левит 3:17; 7:22–26; 17:10–14; 19:26; Второзаконие 12:16, 23–25; 15:23; 1 Царств 14:33-34; Иезекииль 33:25). Запрещенный упомянутый жир является жиром млекопи-

тающих, а не птиц, и это покрывающий жир, который может быть удален, а не жир, вкрапленный в мясе.

Запрещение употребления крови относится и к млекопитающим, и к птицам. Требование, чтобы кровь была излита из любого мяса, прежде вкушения, было передано даже апостолами Нового Завета

новообращенным язычникам, приученным раньше к употреблению в пищу задушенных животных с кровью (Деяния 15:19–20,28–29). Как Бог говорит во Второзаконии 12:25: «Не ешь ее кровь, дабы хорошо было тебе и детям твоим после тебя, если будешь делать справедливое пред очами Господа». **БВ** 

«Так говорит Господь: «Не учитесь путям язычников ... Ибо уставы народов - пустота» (Иеремия 10:2, 3). «Ибо, какое общение праведности с беззаконием? Что общего у света с тьмою? Какое согласие между Христом и Велиаром? (2 Коринфянам 6:14,15).



Каждый год в конце декабря или в начале января люди повсюду празднуют «священный» праздник Рождества Христова. Но задумались ли вы, является ли этот праздник действительно Священным, христианским и угодным Богу? Хочет ли Господь, чтобы люди поклонялись Ему в удобное для них время и по своим обычаям и традициям? Могли ли дохристианские языческие религиозные обряды превратиться в так называемые «христианские»? Где Рождество упоминается в Библии? Родился ли Иисус Христос в это время года? Почему этот день остался без внимания Его учеников? Ваша Библия, а также наша литература помогут вам найти вопросы на все эти вопросы.

Рождество не является Священным и угодным Богу праздником. Библия открывает христианам особые Священные дни и особое, указанное Богом время для поклонения Ему.

УЗНАЙТЕ БОЛЬШЕ

«Поэтому, братья, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание; так поступая, никогда не преткнетесь, ибо откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа» (2 Послание Петра 1:10,11).

«Праздники и Священные Дни: имеет ли значение какие дни мы соблюдаем?»



«Божий план Священных Дней: обещание надежды для всего человечества».



«Какова ваша судьба?»



«Десять Заповедей»



Закажите или скачайте свою бесплатную копию на http://ru.ucg.org/booklets.htm

20 - Благие Вести RGN1711