# BARTIME BECTIM

ЖУРНАЛ, ДАЮЩИЙ ПОНИМАНИЕ

Приложение на русском языке к журналу "Beyond Today"

январь / февраль 2018

# Святой Валентин, Купидон и Иисус Христос Стр. 2

- ◆ 7 Поразительные примеры уже исполнившихся пророчеств
  - 13 Вызов Бога тринитаризму
- 18 Вопросы и Ответы
- 19 Основы веры Объединенной Церкви Бога Покаяние и Вера

123RF



### Святой Валентин, Купидон и Иисус Христос

В день 14 февраля миллионы людей обмениваются небольшими символическими подарками и посланиями любви и внимания. Так где же и когда зародился этот любопытный обычай Валентинова Дня? Говорит ли Бог что-нибудь об этой традиции? Gary Petty

Многие привычные обычаи Валентинова Дня легко проследить к языческим обрядам, связанным с римскими и греческими божествами Купидоном и Эросом.

Каждый год в середине февраля миллионы людей выражают романтические пожелания, обмениваясь подарками в виде сердечка, цветами и «валентинками». Дети сообщают о своих глубоко хранимых симпатиях, посылая открытку от «тайного влюбленного». Продавцы заполняют полки товаром со стилизованными сердцами и святого тот день в году, когда друзья и влюбленные Купидонами, и это теперь так привычно книш выражают свои чувства друг другу, даря открыт-Валентинову Дню.

И конечно, это один из дней для цветочников, кондитеров и подарочных магазинов, когда можно заработать большие деньги.

Ну что может быть плохого в праздновании влюбленных во имя Святого Валентина? В конце концов, какое это иммет означение, что некоторые из обычаев этого дня произошли от языческих обрядов?

Но откуда же конкретно пришли эти любопытобычаи? Что же было первоисточником самого празднества? И какой, согласно Библии, должен быть подход христиан к этому празднику?

### Мученический святой?

Предположительно Валентинов День получил свое имя от католического святого, хотя до сих пор остается спорным вопрос, кем на самом деле он был. Двумя наиболее известными

кандидатами были священник из Рима и епископ из центральной области Италии, оба они притерпели мученическую смерть во второй половине третьего столетия.

Роберт Майерс в своей книге «Празднования: полная книга американских праздников» (Robert Myers, Celebrations: The Complete Book of American Holidays) отмечает данную историю следующим образом:

«Каждый знает, что День Святого Валентина ки, конфеты цветы и все, что может придумать их воображение. Но никто не уверен в том, кем же был этот Святой Валентин, или, что более предположительно, кем были эти Валентины? Ранние списки церковных мучеников раскрывают по крайней мере троих Валентинов, а один из источников даже возвел это число к такой несоразмерной цифре как восемь, и каждый из них имеет свой праздник 14-ого февраля.

В конечном итоге различные Валентины оформились в единого. Ссоры влюбленных подпали под его полномочия и, естественно, он стал святым патроном обручившихся пар и всех желающих вступить в брак» (совместно с редакторами открыток Hallmark Cards, 1972, стр. 48-49).

Некоторые люди утверждают, что он ассоциируется с влюбленными, потому что в свое время тайно совершал христианские свадьбы во время римских гонений. Разумеется, в то время

все христианские церемонии и все собрания свершались в тайне, поэтому для любого христианского лидера в этом не было ничего необычного. Но ведь особенная ассоциация Валентина именно с влюбленными скорее всего должна иметь другие обоснования.

### Птицы и влюбленные в Средние Века

В течение Средних Веков Валентинов День стал возрастающе популярным в Европе. День

14-ого февраля приобрел значение не только из-за своей религиозной значимости, но и вследствие широкого поверья, что птицы начинают спариваться в этот день. В середине 14-ого столетия Джеффри Чосер упомянул спаривание птиц в Валентинов День в своей поэме «Птичий парламент» парламент («of Foules»).

«Следуя Чосеру, английская литература содержит частые ссылки на 14 февраля как священную дату для влюбленных. Шекспир, [точно так же как и другой поэт 1600-х годов] Майкл Дрейтон и [поэт и драматург 1700-х] Джон Гэй находятся среди тех, кто упоминает этот день в данной связи, а автор дневников [1600-х] Самуэль Пэпис несколько раз обсуждает этот день и относящиеся к нему обычаи.

«Письма к Пастону» (The Paston Letters), охватывающие период с 1422 по 1509 годы, содержат письмо, написанное Леди Элизабет Брюс к Джону Пастону, с которым она надеялась организовать брачный союз своей дочери, этому письму принадлежат следующие строки: 'Кстати, мой кузен, в понедельник день Святого Валентина, и каждая птица выбирает себе пару'» (Джейн Хатч, «Амеканский Дневник»; Jane Hatch, The American Book of Days).

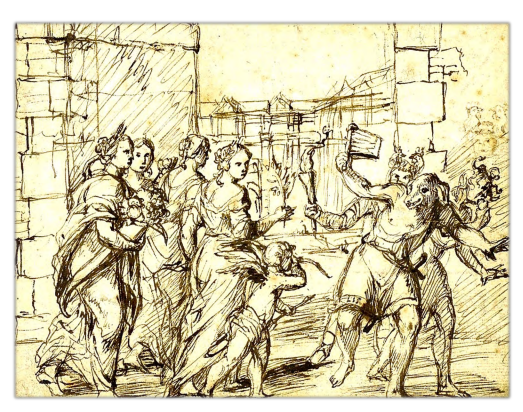
Несомненно, что различные виды птиц имеют брачный период и производят выбор пары пары примерно в это время года, но нельзя отнести это именно к дате 14 февраля.

А вот что действительно было специфичным именно с 13 по 15 февраля, так это отмеченное древнем римском календаре языческое празднество Луперкалии.

### Дохристианское происхождение Валентинова Дня

Очевидным фактом является то, что корни Валентинова Дня появились раньше христианства. По утверждению Майерса:

«Наиболее приемлемая теория указывает на то, что обычаи Валентинова Дня прослеживаются к римской Луперкалии - празднества,



Художник Адам Эльсхаймер (1578 –1610) изобразил празднество Луперкалии в Риме.

отмечаемого в феврале в честь покровителя пастухов бога Луперка - римской версии греческого бога Пана. Празднество было важным для римлян и, совпадая по дате с другим, естественно возрождало в нем свои традиции» (стр. 50-51).

Происхождение этого празднества основано на легенде о Ромуле и Реме, традиционно принятых основателях Рима. История повествует о том, что два брата были брошены в младенческом возрасте, но найдены и вскормлены волчицей, на латыни lupa, в пещере, ставшей известной как Луперка, предположительно у подножия Паланерка, предположительно у подножия палан-кого Холма в Риме. Празднество Луперкалии чествовало нестинского Холма в Риме.

кольких пастушьих богов. Оно соединяло в себе



идею об очищении перед весеним обновлением с поощрением плодовитости и воспроизводства, которые были преобладающей темой языческих религий. Молодые мужчины, одетые в шкуры жертвенных козлов должны были бежать от пещеры Луперки, размахивая полосами козлиных шкур как плетьми. Женщины свято верили в то, что удар такой плетью это надежность зачатия и рождения детей.

«Такие плети [полосы из шкур] называли Februa [от слова februum, означающего «очистка» или «очищение»], само празднество - Februato, а день празднества - Dies Februetus, отсюда и возникло название месяца - февраль - последний месяц старого римского года» («Британская энциклопедия», том 15, 9-е издание, «Луперкалия»).

С годами к празднеству добавилось множество обычаев, включая и обычай рисовать валентинки. «В честь богини Юноны имена молодых женщин клались в ящик, - описывает Майерс. - А затем юноши вытягивали имена, и подобранные таким образом в пары юноши и девушки считались партнерами на год» (стр. 50).

#### Луперкалия и христианство

По мере распространения христианства по Римской империи, стало привычным для язычников принимать христианство, сохраняя свои прежние религиозные обычаи и традиции. Эдвард Гиббон в своей классической работе «История упадка и гибели Римской империи» утверждает: «После принятия христианства имперским городом христиане все равно продолжали в феврале ежегодное празднование Луперкалии, которой они придавали недоступное для понимания и таинственное влияние на брачные [воспроизводящие или репродуктивные] силы животного и растительного мира» (глава 36; Edward Gibbon, The History of the Decline and Fall of the Roman Empire).

Папе Геласию I удалось запретить празднование Луперкалии христианами в последнее десятилетие пятого века. Но на самом деле пере-

### Эрос - греческий бог эротической любви, стал Амуром в римскойкой культуре и остается популярным образом-символом Дня святого Валентина в наше время.

плетение язычества и христианства стало неразделимым в большей части западного мира. Оргии Сатурналии и культ Митры соединились с церковью через утверждение в декабре даты рождения для Иисуса Христа. Различные ритуалы весеннего плодородия влились в формирующие основу Воскресной Пасхи празднования. Луперкалия же превратилась в празднование Дня Святого Валентина.

Вот как это комментирует Майерс:

«Повсюду, где христиане пришли к власти, они адоптировали праздники и обычаи людей для своего мировоззрения. Ведь проще было назвать тот день, когда рисовали картинки [для любовного спаривания, о которых упомянали ранее] Днем Святого Валентина ...

Чтобы превратить языческий обряд вытягивания жребия с именем возлюбленной в христианский, необходимо было всего лишь заменить имена девушек на имена святых и побудить юношей подражать добродетелям святого, доставшегося им по жребию. Кстати, этот обычай не умер и сегодня и все еще соблюдается в некоторых религиозных конфессиях.

Разумеется, было веселее выбирать имена девушек вместо имен святых. А посему, к четырнадцатому, по меньшей мере, столетию этот обычай снова вернулся к своей первоначальной форме» (стр. 50-51).

### Римские боги и христианские святые

Но каким же образом языческие боги, олицетворяющие собой все вокруг, стали ассоциироваться со святыми?

Древние римляне поклонялись богам, которые присутствовали в каждом аспекте их жизни. Юпитер, главный над богами, был богом дождя и штормов, в то время как его жена Юнона была богиней женской природы. Минерва была богиней ремесел и мудрости, Венера - плотской любви и рождения, Веста - домашнего очага и священного огня, Церера - земледелия и урожая.

Греки считали Меркурия, которого они называли Гермесом, посланцем богов, а римляне поклонялись ему как богу торговли, и торговый люд возносил ему хвалу в его день для увеличения своих прибылей. Были и другие всеми почитаемые божества: Марс - бог войны, Кастор и Поллукс - боги морских путешественников, Хронос - хранитель времени и, конечно, Купидон бог любви, чьи магические стрелы заставляли влюбляться как людей так и небожителей. И этот список можно продолжать и продолжать.

Но кроме того, что римляне полагались на «богов» в общем, каждое главное божество имело еще и свой собственный культ,и поклоняющиеся молились и совершали религиозные обряды особому богу или богине, прося о помощи. Христианство с его акцентом на единого Бога казалось многим римлянам чуждым суеверием или даже некоей формой атеизма, отрицающей «богов».

К сожалению, большая часть христианства в Римской империи осталась развращенной. В погоне за привлечением большего числа новообращенных приверженность ко всем различным богам со временем подменялась ревностным служением «святым».

Безусловно, все члены ранней Церкви почитались святыми, это значит, что они были причислены к лику святых или возвеличены Богом. Павел приветствовал церковь в Филиппах, обращаясь к ним - «всем святым во Христе Иисусе» (Фил.1:1). Тем не менее, вскоре после этого «святые» в римских служениях приняли значение особой группы мучеников или исполнителей героической добродетели.

Во втором и третьем столетии стало обычным делом для местных конгрегаций чествовать смерть мученика, отмечая годовщину его или ее гибели. Приняв к тому времени из греческого язычества ложное заключение о бессмертии духа и утратив библейское понимание о том, что умершие и покоящиеся в могилах «ничего не знают» (Еккл. 9:5, Еккл.9:10), конгрегации обращали свои молитвы к мертвым для посредничества с Богом.

Таким образом, значение «святой» изменилось от библейского использования слова при ссылке на любого члена Церкви к тому, чтобы ссылаться на умершего человека, объявленного святым либо епископом Рима либо Папой на основании чудес, якобы осуществленных уже после смерти для пользы других.

Произошедшая эволюция от признания в ранней Церкви всех членов "святыми" к почитанию мертвых и поклонению мертвым берет свои корни в раннем подмешивании язычества к христианству. Простой народ по всей Римской империи был приучен поклоняться не только греческому и римскому пантеону, но и местным культовым божествам. Так что было совсем несложно для христианских общин, изобилующих язычеством, сменить обряды местных культов на поклонение мертвым мученикам.

Веками католическая церковь причисляла людей к лику святых за какие-либо события, сложные ситуации, болезни или вид занятий с его или ее собственным праздничным днем. И святые становились ответственными за то или иное поле деятельности, приписываемое ранее различным богам. Святой Стефан языческим является заступником каменщиков, докторам следует

### УЗНАЙТЕ БОЛЬШЕ ...

Имеет ли значение какие праздники мы соблюдаем? Почему так много сегосегодняшних праздников - религиозных обрядов, имеющих странные обычаи нигде нет в Библия? Многие люди в шоке, узнав истинное происхождение самых популярных праздников. Имеет ли это значение для Бога? Изучите нашу брошюру «Праздники или Свяшенные Дни: имеет ли значение какие

Дни мы соблюдаем?»



http://ru.ucg.org/booklets.htm

молиться Святому Луке, рыбакам - Святому Андрею, а плотникам - Святому Иосифу. Есть патронирующие святые для фермеров, охотников, обувщиков и даже комедиантов. И конечно же, существует святой покровитель любви и романтичности - Святой Валентин.

Некоторые исследователи даже предположили, что первоначальный Валентин вовсе не был принявшим муки христианским лидером. Скорее, они видели в имени Валентин, означающем «достойный, сильный, могущественный», ссылку на божественного героя или на римского бога, возможно даже Купидона.

В то время как в конечном итоге его стали изображать как безобидное дитя, первоначальный же Купидон, называемый греками Эросом, представлялся как крепкий атлетический юноша с луком и стрелами - сильный охотник. И этот сильный охотник вполне возможно олицетворяет традиционного основателя языческой религии появившейся после Великого Потопа и Ноя - Нимрода - «Он был сильный зверолов пред Господом» (Быт. 10:9).

#### Опасность "безобидного" праздника

А и правда, ну какая опасность может быть в праздновании влюбленных во имя Святого Валентина? Ну и что, если обычаи некоторых дней произрастают иа языческих обрядов?

Бог предостерегал древний Израиль и народ, избранный Им, олицетворять истинную религию и не смешивать языческие обряды с поклонением Ему как единственно истинному Богу:

«Когда Господь, Бог твой, истребит от лица твоего народы, к которым ты идешь, чтобы взять их во владение, и ты, взяв их, поселишься в земле их; тогда берегись, чтобы ты не попал в сеть, последуя им, по истреблении их от лица твоего, и не искал богов их, говоря: 'как служили народы сии богам своим, так буду и я делать'; не делай так Господь, Богу твоему, ибо все, чего гнушается Господь, что ненавидит Он, они делают богам своим» (Втор. 12:29-31).

В Новом Завете Павел сравнивает сливание язычества и христианства с поклонением демонам: «Что же я говорю? То ли, что идол есть что-нибудь, или идоложертвенное значит что-нибудь? [Нет], но что язычники, принося жертвы, приносят бесам, а не Богу. Но я не хочу, чтобы вы были в общении с бесами. Не можете пить чашу

Господню и чашу бесовскую; не можете быть участниками в трапезе Господней и в трапезе бесовской» (1Кор.10:19-21).

Такие праздники как День Святого Валентина снова и снова вносятся с мирскими целями в ассоциативный образ западной культуры, тем самым создавая карикатуру на религию. Большинству людей вообще все равно, происходят ли они от римской Луперкалии или из доктрин ранней церкви, им все равно, что и то и другое не имеет никакого отношения к Библии. А результатом такого слияния христианства с язычеством является полнейшая апатия к почитанию Бога и вытекающее отсюда моральное разложение.

Даже те христиане, которые отвергают религиозные праздники с языческими корнями, как Рождество и Воскресная Пасха, не видят ничего плохого в праздновании дня Святого Валентина, Нового Года и Хэллоуина несмотря на их языческое происхождение. А мотивировка примерно такая: Рождество и Воскресная Пасха должны быть отвергнуты, потому что они пытаются поклоняться Богу с использованием языческих обрядов. Другие же праздники даже и будучи когда-то использованы в поклонении Богу, теперь кажутся вполне светскими. И если Бог действительно запрещает участие в языческих обрядах для поклонения Ему, то мы со спокойной совестью можем принять языческие ритуалы, если они не используются для богослужения.

А ведь это игнорирует тот факт, что Бог велел израильтянам полностью истребить любые крупицы языческого поклонения из всего своего обихода, а не только из их поклонения Ему (см. Втор. 12:2-4). Более того, вся наша жизнь должна принадлежать служению и чествованию Бога во всем, что мы делаем. Любое наше участие в чем-то должно рассматриваться с позиций возвеличивание Его. Это вовсе не значит, что мы не должны веселиться, ведь Бог хочет, чтобы мы радовались жизни. Но наше веселье не должно быть отделено от Него. Все, о чем мы думаем, что говорим и делаем должно служить чествованию Бога.

Иисус сказал, что Его последователи должны «поклоняться Отцу в духе и истине» (Ин. 4:23). И празднование Валентинова Дня - это одна из многих традиций, которые должны быть вырваны с корнем из христианской жизни, если христианство хочет вернуться к своим истинным основам, заложенным Иисусом Христом. *БВ* 

### Поразительные примеры УЖЕ ИСПОЛНИВШИХСЯ ПРОРОЧЕСТВ

Добро пожаловать на пятый урок серии "Библейские пророчества и вы".

Этим уроком мы надеемся заострить ваше внимание на предмете не только волнующем, но и очень плодотворном в духовном плане. Он укрепит вашу веру в Бога и вашу веру в Библию как в непогрешимое откровение Бога.

И если вы изучите, каким образом были в точных деталях исполнены библейские пророчества в прошлом, то придете к полному доверию и полной вере в пророчества о будущих событиях, которым еще только предстоит свершиться!

Вообще-то, миссия Божьих пророков заключалась в большей степени в проповедывании раскаяния и послушания чем в предсказании будущих событий. Они раскрывали суть добра и зла и объясняли последствия и того, и другого. Между тем, их пророчества и то, как они исполнялись, становятся источником истинного вдохновения.

Каждое исполненное пророчество возвеличивает и прославляет Бога! Он - всемогущий Творец вселенной, имеющий главный план, это Он определяет события будущего и затем осуществляет их, делая их прошлым - осуществляет в каждой детали и точно в определенное время!

Все исполненные пророчества поразительны. Только Бог может правдиво предсказать

будущее, потому что только Он владеет силой исполнить то, что Он предсказывает (Иса. 46:9-11).

Библейские пророчества начинаются с истории Адама и Евы в Едемском Саду.

В прекрасном саду растут два дерева. Бог предостерег самую первую пару людей не есть плоды от дерева познания добра и зла. Но дьявол, вещая языком змея, убедил Еву, что Бог обманул их, что Он утаивает от них нечто доброе.

«На это змей возразил женщине: 'Нет, не умрете вы, но знает Бог, что в день, в который вы отведаете их, откроются глаза ваши и станете вы такими, как Он, знающими и добро, и зло'» (Бытие 3: 4,5; В Заокском под редакцией Кулакова - ВТІ).

Ева поверила в эту ложь. И она, и Адам, оба выбрали путь неповиновения своему Создателю, поэтому Бог забрал у них благословение беззаботной жизни в Саду Едема и возможность для них вкусить от дерева, представляющего вечную жизнь. Бог также предсказал, что они, а после них и все человечество, будут испытывать большие трудности в своей жизни - в своих взаимоотношениях, рождении детей, возделывании земли, добычи пропитания и множества других трудностей (Быт. 3:16-19,22-24). Все человечество наследует это отлучение, потому что «все согрешили» (Рим. 3:23; Синодальный перевод - SYN).

В Божьем суде над сатаной также раскрыт Его

план о том, «когда всё будет восстановлено» (Деян. 3:19-21; Современный перевод - ERV). Он сказал змею: «и вражду положу между тобою и между женщиною, и между семенем твоим и между семенем ее [Иисус Христос]; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту» (Быт. 3:15; SYN).

"Жалить в пяту" женское Семя стало метафорой для распятия и смерти Христа, но смерть не смогла удержать Его. Через три дня и три ночи Он воскрес из мертвых. Жертва Христа дала нам путь снятия наказания за грехи, а после второго Своего прихода Христос полностью уберет это проклятие с земли.

#### НЕКОТОРЫЕ ОБРАЗЦЫ УЖЕ ИСПОЛНЕННЫХ ПРОРОЧЕСТВ

Ни один из людей не может сам по себе «увидеть» будущее. Лучшее из того, что может быть сделано, это хорошо продуманное и просчитанное угадывание. Божьим пророкам (иногда их называют "провидцами") было позволено увидеть через Божье откровение, либо словом, либо видением. И поэтому исполненные пророчества доказывают верховную божественность Господа и абсолютную достоверность и ценность Библии.

Библейские пророчества раскрыли детали двух величайших мировых событий, одно из которых уже в прошлом, другое - еще в будущем. Этими событиями являются первый приход Иисуса Христа и Его второй приход! Мы обязательно остановимся на них подробнее в будущих уроках этой серии.

Этот же урок содержит лишь очень небольшие примеры из сотен других пророческих событий, которые уже исполнились.

### ◆ ПРЕДСКАЗАЛ ЛИ БОГ ТО КАТАСТРОФИЧЕСКОЕ НАВОДНЕНИЕ, КОТОРОЕ МОЖЕТ РАЗРУШИТЬ ВСЮ ПЛАНЕТУ?

«И увидел Господь, что велико развращение человеков на земле, и что все мысли и помышления сердца их были зло во всякое время; и раскаялся Господь, что создал человека на земле, и восскорбел в сердце Своем. И сказал Господь: 'истреблю с лица земли человеков, которых Я сотворил, от человека до скотов, и гадов и птиц небесных истреблю, ибо Я раскаялся, что создал их'. Ной же обрел благодать пред очами Господа...

'И вот, Я наведу на землю потоп водный, чтоб



истребить всякую плоть, в которой есть дух жизни, под небесами; все, что есть на земле, лишится жизни. Но с тобою Я поставлю завет Мой, и войдешь в ковчег ты, и сыновья твои, и жена твоя, и жены сынов твоих с тобою'» (Быт.6:5-8, 17-18; SYN).

Вследствие чрезмерного зла, охватившего землю, Бог сказал, что всемирный потоп уничтожит каждого человека, за исключением Ноя и его семьи. Бог позвал Ноя построить ковчег и в то же самое время стать образцом «проповедника праведности», призывая людей покаяться в своих грехах (2Петр. 2:5).

Книга Бытия 6:3 явственно означает, что Бог оповестил о Своем плане за 120 лет до Потопа, отсюда следует, что у Ноя было 120 лет, чтобы предостеречь людей. Это замечательный пример того, насколько милосерден Бог и «долготерпит нас, не желая, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к покаянию» (2Петр. 3:9). Но все-таки Потоп произошел.

Подтверждение этого события идет через Иисуса Христа, и все пророки и апостолы ссылались на Ноя и на Потоп как на исторический факт. Многочисленные геологические свидетельства также указывают на всемирное наводнение. Мы можем почерпнуть величайшие духовные уроки из этой череды событий, включая сюда и то, что Иисус объяснил в Евангелии от Матфея 24:37-39.

### **♦** ПРЕДСКАЗАЛ ЛИ БОГ ГРОМАДНЕЙШЕЕ БЛАГОСЛОВЕНИЕ ДЛЯ ПОТОМКОВ АВРААМА?

«И сказал Господь Авраму [позже он был переименован в Авраама]: 'пойди из земли твоей, от родства твоего и из дома отца твоего, в землю, которую Я укажу тебе; и Я произведу от тебя великий народ, и благословлю тебя, и возвеличу имя

Вследствие чрезмерного зла, охватившего землю, Бог сказал, что всемирный потоп уничтожит каждого человека, за исключением Ноя и его семьи.

твое, и будешь ты в благословение; Я благословлю благословляющих тебя, и злословящих тебя прокляну; и благословятся в тебе все племена земные'» (Быт. 12:1-3; SYN).

«И было слово Господа к нему, и сказано: 'не будет он твоим наследником [домочадец-раб, родившийся в доме Аврама], но тот, кто произойдет из чресл твоих, будет твоим наследником. И вывел его вон и сказал: посмотри на небо и сосчитай звезды, если ты можешь счесть их. И сказал ему: столько будет у тебя потомков'» (Быт. 15: 4, 5).

«Аврам был девяноста девяти лет, и Господь явился Авраму и сказал ему: 'Я Бог Всемогущий; ходи предо Мною и будь непорочен; и поставлю завет Мой между Мною и тобою, и весьма, весьма размножу тебя'.

«И пал Аврам на лицо свое. Бог продолжал говорить с ним и сказал: 'Я – вот завет Мой с тобою: ты будешь отцом множества народов, и не будешь ты больше называться Аврамом, но будет тебе имя: Авраам, ибо Я сделаю тебя отцом множества народов;

«И весьма, весьма распложу тебя, и произведу от тебя народы, и цари произойдут от тебя; и поставлю завет Мой между Мною и тобою и между потомками твоими после тебя в роды их, завет вечный в том, что Я буду Богом твоим и потомков твоих после тебя; и дам тебе и потомкам твоим после тебя землю, по которой ты странствуешь, всю землю Ханаанскую, во владение вечное; и буду им Богом'» (Быт. 17:1-8).

«И вторично воззвал к Аврааму Ангел Господень с неба и сказал: 'Мною клянусь, говорит Господь, что, так как ты сделал сие дело, и не пожалел сына твоего, единственного твоего, то Я благословляя благословлю тебя и умножая умножу семя твое, как звезды небесные и как песок на берегу моря; и овладеет семя твое городами врагов своих; и благословятся в семени твоем все народы земли за то, что ты послушался гласа Моего'» (Быт. 22:15-18).

Бог предсказал, что у Авраама в старости будет сын, а его потомки будут многочисленны как звезды на небе, и что он будет «отцом мно-

жества народов». Исполнение многих обещаний, данных Аврааму, Исааку и Иакову является уже само по себе огромной и захватывающей темой.

Кроме того, Бог дал и жизненно важное *духовное* обещание Аврааму. Когда Бог сказал в Книге Бытия 22:18 и 26:4, что «благословятся в семени твоем все народы земли», Он в основном предсказал благословение на приход одного потомка - на необыкновенное «Семя» - Иисуса Христа, который будет «Спасителем мира» (Гал. 3:16; 1 Ин. 4:14). Бог сделал это пророчество почти за 1900 лет до рождения Иисуса!

# ◆ Сказал ли Бог Аврааму, что на протяжении 400 лет его потомки окажутся чужаками в стране, в которой будут позднее порабощены, а затем освободятся и "выйдут сюда с большим имушеством"?

«И сказал Господь Авраму: 'Знай, что потомки твои будут пришельцами в земле не своей, и поработят их, и будут угнетать их четыреста лет, но Я произведу суд над народом, у которого они будут в порабощении; после этого они выйдут сюда с большим имуществом'» (Быт. 15:13,14; SYN).

Это поразительное пророчество без сомнения породило множество вопросов у Авраама: почему и каким образом они будут порабощены? Как Бог освободит их? Каким образом они получат возможность выйти из рабства с большим имуществом?

Пророчество было исполнено потомками Авраама, переселившимися в Египет, позднее оказавшимися порабощенными там и, в конечном итоге, выведенными оттуда Богом под предводительством Моисея. Освобождение израильтян описано в Книге Исхода (особенно см. Исх. 3:20-22).

## ◆ Говорил ли Бог Моисею, что сотворит множество чудес, чтобы вывести израильтян из Египта и привести их в Землю Обетованную?

«И сказал Господь: «Я увидел страдание народа Моего в Египте и услышал вопль его от приставников его. Я знаю скорби его, и иду избавить его от руки египтян и вывести его из земли этой в землю хорошую и пространную, где течет молоко и мед, в землю хананеев, хеттов, аморреев, ферезеев, гергесеев, евеев и иевусеев...

«Но Я знаю, что царь египетский не позволит

вам идти, если *не принудить его* рукою крепкою. И простру руку Мою, и поражу Египет всеми чудесами Моими, которые сделаю среди него; и после того он отпустит вас» (Исход 3: 7, 8, 19, 20; SYN).

«Господь сказал Моисею: 'Пойди к фараону. Я сделал его и его приближённых упрямыми, чтобы показать им через чудеса Мою силу, чтобы ты мог рассказывать своим детям и внукам о чудесах и других удивительных вещах, совершённых Мною в Египте. Тогда вы все узнаете, что Я – Господь'» (Исх. 10: 1, 2; WBTC).

Да, и Он сделал все, что обещал сделать! Он разбил могущество Египта, освободил израильтян и вывел их из Египта. Он обеспечивал израильтян в пустыне на протяжении 40 лет и затем помог им покорить земли Ханаана. Это были невероятно чудодейственные и восхитительные события, предсказанные задолго до случившегося!

Книги Исхода, Левита, Чисел, Второзакония и Иисуса Навина во многом посвящены тем событиям, на те события часто ссылаются во всей Библии. Бессчетное число раз Бог совершал чудеса точно в соответствии со Своим планом и целями, показывая, что великое национальное мастерство и военное умение ничто по сравнению с Его высшим могуществом.

### ♦ ПРЕДСКАЗАЛ ЛИ БОГ, ЧТО ЦАРСТВО ИЗРАИЛЯ БУДЕТ ЗАВОЕВАНО, А ЕГО НАРОД УГНАН ЗА ГРЕХИ?

«И поразит Господь Израиля, и будет он как тростник, колеблемый в воде, и извергнет израильтян из этой доброй земли, которую дал отцам их, и развеет их за реку, за то что они сделали у себя идолов, раздражая Господа; и предаст Господь Израиля за грехи Иеровоама, которые он сам сделал и которыми ввел в грех Израиля» (ЗЦар. 14: 15, 16; SYN).

После смерти Соломона 10 северных колен Израиля отделятся от Иудеи для образования Царства Израиля (Иудея вместе с коленом Вениа-Вениамина основала южное Царство Иудеи). Израильский царь Иеровоам уводил вновь образованную нацию от Божьих законов в язычество. Именно поэтому Бог вдохновил пророка Ахию предсказать, что Бог "извергнет Израильтян" и «развеет их за реку», за реку Евфрат на северовосток. А за рекой набирала силу Ассирия, которая станет инструментом для наказания Израиля.

Бог «предостерегал Израиль и Иуду через всех своих пророков и провидцев. Господь сказал:

'Отвернитесь от зла, которое вы делаете'» (4Цар. 17:13; WBTC). После того, как Божьи пророки предупреждали Израиль на протяжении примерно 200 лет, царь Ассирии 3 года осаждал израильскую столицу Самарию, покорил ее в 722 году до н.э. и "переселил Израильтян в Ассирию", где народ израильский был рассеян среди других наций (4Цар. 17:5-7, 23; SYN).

Большинсто людей сегодня считают, что израильтяне были уведены в плен, а их потомки и есть "десять утерянных колен". И все-таки, на самом деле они *не* "утеряны".

# ◆ ПРЕДСКАЗАЛ ЛИ БОГ, ЧТО ЦАРСТВО ИУДЕИ БУДЕТ ПОКОРЕНО НАВУХОДОНОСОРОМ, А НАРОД УГНАН В ВАВИЛОН НА 70 ЛЕТ ЗА ИХ ГРЕХИ, НО ЗАТЕМ ОНИ БУДУТ ОСВОБОЖДЕНЫ, ЧТОБЫ ВЕРНУТЬСЯ НА РОДНУЮ ЗЕМЛЮ?

«Поэтому так говорит Господь Саваоф: 'За то, что вы не слушали слов Моих, вот, Я пошлю и возьму все племена северные, – говорит Господь, – и пошлю к Навуходоносору, царю вавилонскому, рабу Моему, и приведу их на землю эту, и на жителей ее, и на все окрестные народы; и совершенно истреблю их и сделаю их ужасом, и посмеянием, и вечным запустением.

И прекращу у них голос радости и голос веселья, голос жениха и голос невесты, звук жерновов и свет светильника. И вся земля эта будет пустыней и ужасом, и народы эти будут служить царю вавилонскому семьдесят лет.

И будет: когда исполнится семьдесят лет,

Детальные пророчества, касающее Персидского царя Кира показывает, что Бог имеет абсолютное господство над Своим творением!

накажу царя вавилонского, и тот народ, – говорит Господь, – за их нечестие, и землю халдейскую и сделаю ее вечной пустыней'» (Иер. 25:8-12; SYN).

«Ибо так говорит Господь: 'Когда исполнится вам в Вавилоне семьдесят лет, тогда Я посещу вас и исполню доброе слово Мое о вас, чтобы возвратить вас на место это'» (Иер. 29:10).

Эти потрясающе специфичные пророчества были действительно исполнены в точности! В течение 300 лет Бог посылал пророков, предостерегая царство Иудеи об их грехах, но эти

предостережения были в большинстве своем проигнорированы. Диапазон времени в 70 лет говорит о многих вещах: 70 лет испытаний в Вавилонской империи, 70 лет порабощения Иудеи до того, как некоторые вернулись, и 70 лет запустения храма в Иерусалиме. Эти вехи не являются теми же самыми 70-ю годами, но они очень сильно перекрываются.

Падение Вавилона будет последним вопросом в этом уроке. Царское объявление, освобождающее еврейских пленных, описано во 2-ой Книге Паралипоменона 36:20-23.

# ◆ Использовал ли Бог сон Навуходоносора для предсказания четырех сменяющих друг друга великих империй, за которыми последует установление Божьего Царства на земле?

«Вот сон! Скажем царю и значение его. Ты, царь, царь царей, которому Бог Небесный даровал царство, власть, силу, и славу, и всех сынов человеческих, где бы они ни жили; зверей земных и птиц небесных Он отдал в твои руки и поставил тебя владыкой над всеми ими. Ты – это золотая голова!

После тебя восстанет другое царство, ниже твоего, и еще третье царство, медное, которое будет владычествовать над всей землей. А четвертое царство будет крепко, как железо; ибо как железо разбивает и раздробляет все, так и оно, подобно всесокрушающему железу, будет раздроблять и сокрушать.

А что ты видел ноги и пальцы на ногах частью из глины горшечной, а частью из железа, то будет царство разделенное, и в нем останется несколько крепости железа, так как ты видел железо, смешанное с горшечной глиной. И как персты ног были частью из железа, а частью из глины, так и царство будет частью крепкое, частью хрупкое. А что ты видел железо, смешанное с глиной горшечной, это значит, что они смешаются через семя человеческое, но не сольются одно с другим, как железо не смешивается с глиной.

И в дни тех царств Бог Небесный воздвигнет Царство, которое вовеки не разрушится; и Царство это не будет передано другому народу: оно сокрушит и разрушит все царства, а само будет стоять вечно, так как ты видел, что камень отторгнут был от горы не руками и раздробил железо, медь, глину, серебро и золото. Великий Бог дал знать царю,

что будет после этого. И верен этот сон, и точно истолкование ero!» (Дан. 2:36-45; SYN).

Вы можете прочитать вторую главу Книги Даниила целиком, чтобы получить полное представление. Бог вдохновил Даниила для правильной интерпретации сна Навуходоносора о гигантском истукане, имеющем формы человека и состоящем из различных металлов. Даниил сказал царю: «ты – это золотая голова» (стих 38), поэтому Вавилон был первой империей в этой последовательности.

Затем во время правления вавилонского царя Валтасара Даниилу было видение, открывшее ему, что следующими двумя правящими миром империями будут царства «Мидии и Персии», а затем «Греции», которое должно разделиться на четыре части (Дан. 8:1-8, 20-22; WBTC).

И далее очередной великой империей в истории, следующей за этими, стала Римская империя с ее успешным возрождением. Большинство богословов, изучающих Библию, согласны с этой интерпретацией четырех частей истукана, по мере того как история делает это сравнение достаточно очевидным.

Но самой замечательной частью этого пророчества является предсказание о том, что все эти управляемые людьми царства будут замене-ны, когда «Бог Небесный воздвигнет Царство, которое вовеки не разрушится» (Дан. 2: 44, 45; SYN). Поразительно, что в одной этой главе Бог дал нам схематичный образ следующих 2500 лет с добавлением тех лет, которые предшествуют второму приходу Христа для установления Божьего Царства!

# ◆ ПРЕДСКАЗАЛ ЛИ БОГ ВПЕРЕД НА 150 ЛЕТ ПОИМЕННО, КТО ПОКОРИТ ВАВИЛОН, ОСВОБОДИТ ЕВРЕЙСКИХ ПЛЕННЫХ И ДАЖЕ ДАСТ ИМ ВОЗМОЖНОСТЬ ВЕРНУТЬСЯ ДОМОЙ И ВОССТАНОВИТЬ ИЕРУСАЛИМ И ХРАМ?

«Который утверждает слово раба Своего и приводит в исполнение изречение Своих посланников, Который говорит Иерусалиму: 'Ты будешь населен', и городам Иудиным: 'Вы будете построены', и развалинам его: 'Я восстановлю', Который бездне говорит: 'Иссохни! И реки твои Я иссушу', Который говорит о Кире: 'Пастырь Мой, он исполнит всю волю Мою и скажет Иерусалиму: 'Ты будешь построен! ' – и храму: "Ты будешь основан!'» (Ис. 44:26-28; SYN).

«Так говорит Господь помазаннику Своему Киру: 'Я держу тебя за правую руку, чтобы покорить тебе народы, и сниму пояса с чресл царей, чтобы отворялись для тебя двери и ворота не затворялись. Я пойду пред тобой и горы уровняю, медные двери сокрушу и запоры железные сломаю; и отдам тебе хранимые во тьме сокровища и сокрытые богатства, дабы ты познал, что Я Господь, называющий тебя по имени, Бог Израилев.

Ради Иакова, раба Моего, и Израиля, избранного Моего, Я назвал тебя по имени, почтил тебя, хотя ты не знал Меня. Я Господь, и нет иного; нет Бога, кроме Меня. Я препоясал тебя, хотя ты не знал Меня, дабы узнали от восхода солнца и от запада, что нет, кроме Меня; Я Господь, и нет иного'» (Исаия 45:1-6; SYN).

«'Я наделил могуществом Кира, чтобы он делал добро, Я труд его сделаю лёгким. Кир выстроит вновь Мой город и освободит Мой народ. Кир не станет продавать Мне Мой народ, Я за это не должен буду ему платить, люди будут свободны, и Мне это ничего не будет стоить'. Так сказал Всемогущий Господь» (стих 13; WBTC).

Исаия записал то, что Бог предсказал о восстановлении Иерусалима и храма до того, как они были разрушены! Он предсказал освобождение еврейских пленных до того, как они были угнаны в плен! Он предсказал имя Кира задолго до того, как он вообще был рожден!

Бог даже сообщил в пророчестве о стратегии Кира: «Я иссушу твои реки» (Ис. 44:27; NTR), об отводе воды реки Евфрат, чтобы его солдаты смогли перейти ее в брод и достигнуть город Вавилон для его захвата. Бог даже предсказал, что кто-то той ночью отопрет "двери" и "ворота", обращенные к реке (45:1). Частью исполнения Божьего пророчества было заявление Кира восстановить Божий храм (см. Ездра 1:1-4).

Тема глав с 40-й по 48-ю Книги Исаии заключается в том, что предсказание будущего - это главное доказательство уникальности и верховенства могущества Бога. Детальные пророчества, касающиеся Кира, показывают, что Бог имеет абсолютную суверенную власть над Своим творением! Все это Бог хорошо суммирует в пророчестве о Кире в Книге Исаии 46:11 (WBTC) [которое также говорит о двуедином восприятии будущего прихода Христа]: «Что Я сказал, то и исполнится, как обещал, так и сделаю. Я создал его и Я его приведу!» *БВ* 

### УЗНАЙТЕ БОЛЬШЕ .....

### Брошюры:

- Евангелие Царствия
- От захода солнца до захода солнца: покой Субботы Божией
- Книга Откровения раскрыта для нас
- Праздники или Священные Дни: имеет ли значение какие дни мы соблюдаем?
- Божий план Священных Дней: обещание надежды для всего человечества
- Является ли Библия истиной?
- Почему Бог допускает страдания?
- Творение и Эволюция: действительно ли это важно, во что вы верите?
- Дорога к вечной жизни
- Существует ли дьявол на самом деле?
- Является ли Бог Троицей?
- Десять Заповедей
- Что происходит после смерти?
- Какова ваша судьба?

### БЕСПЛАТНАЯ ЛИТЕРАТУРА ДЛЯ ВАС!

Курс по изучению Библии - 12 Уроков



### Адреса для заказа литературы

United Church of God P.O. Box 541027 Cincinnati, OH 45254-1069 USA info@ucg.org Head Sonumid Pk. 62 51002 Tartu Postkontor Estonia info@ucq.org

http://ru.ucg.org

- Урок 1. Почему Библия является Словом Божьим
- Урок 2. Слово Божье: источник знания
- Урок 3. Для чего Бог создал человечество?
- Урок 4. Почему Бог допускает страдания?
- Урок 5. Существует ли надежда на выживание человечества?
- Урок 6. Что Является Евангелием Царства Божьего?
- Урок 7. Призыв Бога
- Урок 8. Что такое христианское обращение?
- Урок 9 Преобразующая сила Духа Божьего
- Урок 10. Что такое Церковь?
- Урок 11. Христианство образ
- Урок 12. Праздники Божьи: Ключи к будущему человечества

### Вызов Бога

### Тринитаризму

Вера в троицу является признаком ортодоксального христианства. И это так сильно соблюдается многими церквями, что отрицать такое, согласно их представлению, значит не быть христианином. Предполагаете ли вы, что же, на самом деле, говорит Библия?

Вера в то, что Бог является троицей из трех личностей в одном существе, является признаком ортодоксального христианства. Но действительно ли вы исследовали это притязание? Это может потрясти вас, когда вы узна́ете, что тринитаризм, будучи так называемым традиционным признаком ортодоксального христианства, с верой в то, что Бог существует в Своем бытии, как Отец, Сын и Святой Дух, не найден в Библии, и, на самом деле, является доктриной одного из самых больших обманов сатаны!

Почему я должен был сделать такое шокирующее заявление? Я просто указал на то, что классический тринитаризм затеняет цель человеческого существования и что люди были созданы, чтобы пребывать в Царстве Божьем.

Самый первый аспект веры - это вера в существование Бога: «А без веры угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает» (Евреям 11:6). Другими словами, человек должен верить, что Бог существует и что Он всегда принимает близко к сердцу наши интересы.

Есть, конечно, скептики, которые не верят в существование Бога, но большинство людей в Западном мире в какой-то мере верят в Бога христианской Библии. Бог, как говорят, не создан, Онвечный и невидимый. Иисус заявляет в Евангелии от Иоанна 4:24, что Бог является Духом.

Но что сказать относительно происхождения Иисуса, Сына Божьего? Как Он появился? Классический тринитаризм придерживается убеждения, что Бог Отец вечно производит Сына, и что Отец и Сын вечно производят Святого Духа. Богословы называют эту закрытую систему триединым Богом, где «триединый» означает «состоящий из трех в одном». Далее они утверждают, что все три — Отец, Сын и Святой Дух — взаимно участвуют в

бытии и действии другого.

Как Вы видите, триединое Божество является закрытой системой и никто не может проникнуть в ту «вечную модель». (Для разъяснения, слово «Godhead» означает Божество, существующее как Бог с божественной природой — и не имеет никакого отношения к современному слову «head» (голова). Если Божество закрыто, как люди могут стать детьми Бога и членами Его семьи, как указано в 2 Коринфянам 6:18? И что же тогда сказать о воплощении Слова — Сына Божьего, рожденного в плоти? Не забывайте, что классический тринитаризм считает, что Отец вечно производит Сына в небесах.

Воплощение и воскресение разрушают парадигму тринитаризма.

Здесь можно без труда увидеть изложенное затруднительное положение. Как может быть там один Сын на небесах и один на земле? Как сохранилась «сущностная природа» Бога как Отца, Сына и Святого Духа, когда Слово воплотилось? Если какая-либо из божественных личностей изменена или изъята из модели, целая парадигма разрушается. Тем не менее, сторонники тринитаризма утверждают, что Отец продолжал производить Сына на небесах, даже в то время, как Он был рожден в лоне Марии, и во время Его земной жизни в плоти.

Если бы эта классическая модель вечного поколения Божества на небесах была верна, то воплощение представило бы второго Сына: одного Сына, вечно производимого на небесах и другого Сына, существующего в плоти на земле. Таким образом, согласно тринитарной модели, Сын на земле является, фактически, четвертым бытием, который входит в уравнение — три на небесах и один на земле до более позднего возвышения к небесам.

Богословы безуспешно пытались объяснить свою дилемму, обратившись к различиям в Божестве. Таким образом, Сын, как одна из личностей Божества, воплотился, пострадал и умер за грехи мира.

Но как это может быть, что Отец, Сын и Святой Дух, согласно доктрине тринитариев, каждый из которых полностью участвует в существе друг друга и действии каждого, гарантируя, таким образом, исключительность и неделимость Божества? Независимо от попыток богословов обойти это затруднительное положение, подчеркивая различия в Божестве, они безнадежно запутались в ряду противоречий.

Логическим результатом настаивания, что все три личности полностью участвуют в бытии другого стало то, отмечено как патрипассионизм, то есть, понятие, что Бог Отец пострадал и умер с Сыном Иисусом за

грехи мира.
Объяснения способов существования как Бога или различий, подчеркнутых в Божестве,

не могут отрицать, что согласно этой доктрине, если один из этих трех умирает, они все умирают.

К сожалению, эта доктрина унижает Иисуса Христа до простой человеческой плоти, которая умерла за грехи мира. Кроме того, по сути, сторонники этой доктрины говорят, что Бог дал часть Себя Себе Самому, простому смертному, так как вечно производимый Сын продолжает быть порождаемым Отцом на небесах. И все же Христос вскрикнул на кресте: «Отче! в руки Твои предаю дух Мой» (Лука 23:46).

### **Как воскресение Иисуса соответствует** точке зрения тринитарного Бога?

Далее, парадигма тринитаризма разрушается прославленным воскресением Иисуса Христа из мертвых. Тринитарии настаивают лишь на физическом воскресении тела, пытаясь сохранить тринитарную модель Отца, вечно производящего Сына.

Их настойчивость на телесном воскресении отрицает восстановление Христа как животворного духа: «Так и написано: «первый человек Адам стал душою живущею»; а последний Адам есть дух животворящий. Но не духовное прежде, а душев-

ное, потом духовное» (1 Коринфянам 15:45-46)

Священное Писание ясно показывает, что воскресший Христос является отдельной и различимой сущностью от Бога Отца, поскольку Он теперь сидит по правую руку Отца. Апостол Петр сказал: «Мужи, братья, можно открыто сказать вам о патриархе Давиде, что он и скончался, и был похоронен, и его гробница среди нас до этого дня. Итак, будучи пророком и зная, что Бог клятвой поклялся ему посадить Того, кто от плода его чресл, на его престол, Он, предвидя это, сказал о воскресении Христа (Его бытие), что и аду (могиле) Он не был оставлен, и Его плоть не увидела тления.

Этого Иисуса Бог воскресил, чему все мы свидетели. Итак, будучи возвышен к правой руке Божьей и получив от Отца обещанного Святого Духа, Он излил то, что вы и видите, и слышите. Ибо Давид не восходил на небеса, но

полностью участвуют в бытии другого стало то, что получается, что **Бог Отец умер с Сыном Иисусом за грехи мира!** 

Логическим результатом настаивания, что все три личности

он сам говорит: 'Господь сказал моему Господу: Сиди по Мою правую руку...'» (Деяния 2:29-34, Восстановительный перевод).

Богословы тринитаризма признали, что воскресение Христа, как животворного духа, ввело бы четвертую личность в Божество. Таким образом, они настаивают, что воскресение Иисуса было восстановлением Его человеческой телесной жизни, ныне вечно сохраняемой, допуская, что только Иисус, как человек умер с тех пор, согласно тринитаризму, а Отец вечно производит Сына.

Но такое утверждение отрицает смерть Сына на кресте и подразумевает, что Он воскресил Самого Себя, вместо того, чтобы быть воскрешенным Отцом (Римлянам 8:11).

Можно также без труда различить неустранимые противоречия, содержавшиеся в доктрине о троице и в том как сторонники пытаются объяснить происхождение и общность Отца, Сына и Святого Духа.

#### Происхождение Слова

Что Священное Писание открывает относительно происхождения Сына Божьего? Того, Который стал Сыном Божьим в плоти как сотво-

ренное существо? Если Он не созданное существо, тогда как и когда Он появился?

По вдохновению Духа Святого, апостол Иоанн понятно объясняет происхождение Слова или (на греческом Logos), Бытие, которое стало Иисусом Христом. В Евангелии от Иоанна 1:1 утверждается, что «В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог». Три простых условия здесь служат для иллюстрации вечного существования Логоса (Logos) в противоположность сотворенному существу:

- В первом условии «В начале было Слово», греческое выражение, переведенное как «было», относится к глаголу «быть», обладающему смыслом «существовало». Логос существовал «в начале», очевидный намек на Бытие 1:1. В самом начале сотворения Логос уже существовал.
- Во втором условии то же самое слово «было» используется, чтобы описать образ существования с точки зрения отношений. Таким образом, **Логос** был **с Богом**, показывая Ему отличие от Бога и в то же время пребывая в содружестве с Богом.
- Тот же самый глагол «было» используется в третьем условии, чтобы помочь определить характер или сущность **Логоса** «и Слово [Logos] было Бог [Theos]» (Издатели Джоэл Грин, Скот Макнайт, Говард Маршалл, «Словарь об Иисусе и Евангелиях», «Логос», 1992, стр. 483).

, Иоанн ясно определяет две сущности: Слово (Logos) и Бог (Theos). Кроме того, Иоанн решительно заявляет, что Слово было Богом (Theos). Кроме того, он утверждает, что у Логоса были личные отношения с Богом. Хронология подчеркнута в стихах 1 и 2. Таким образом, Слово, которое было «в начале», было также «с Богом». Повторение того факта в стихе 2, что Слово, и никто другой, были с Богом в начале, подчеркивает Его существование и отношения с Богом в вечности. А так как Бог создал все посредством Слова, Слово не появилось как создание Бога. Слово уже существовало, то есть, Оно был уже существующим «в начале» сотворения.

Если бы никакое другое Писание не было доступно, простота и сила этих слов проясняют, что Слово не было сотворенным, а со-вечным с Богом (*Theos*).

Иоанн повторяет о роли Логоса в сотворении, утверждая в Евангелии от Иоанна 1:10, что «В мире был, и мир чрез Него начал быть, и мир Его не

### ЗАЯВЛЕНИЯ УЧЕНИКОВ ХРИСТА

Утверждение тех, кто лично знал Иисуса, кого Он учил и кто потом написал большую часть Нового Завета, полностью совпадают с заявлениями Иисуса о Самом Себе. Его ученики были иудеями, верующими в единого Бога. И то, что они поверили, что Иисус был Богом и потом отдали свою жизнь за эту веру, говорит нам о том, что они сами увидели, что заявление, сделанное Иисусом о Себе, было настолько убедительным, что не оставляло ни малейших сомнений в их душах.

Писатель первого Евангелия - Матфей, начинает свой отчет с истории девственного зачатия Иисуса. Матфей рассказывает об этом чудесном событии, цитируя из Книги Исайи 7:14: "се, Дева во чреве примет и родит Сына, и нарекут имя Ему Еммануил, что значит: с нами Бог" (Евангелие от Матфея 1:23). Матфей ясно дает понять, что он осознает, что этот младенец является Богом — "с нами Бог".

Точно также и Иоанн ясно выражает в предисловии к своему Евангелию: "В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог... И Слово стало плотию, и обитало с нами" (Евангелие от Иоанна 1:1, 14). Некоторые из учеников так прямо и называли Иисуса — Богом. Когда Фома увидел Его раны, он воскликнул: "Господь мой и Бог мой!" (Евангелие от Иоанна 20:28).

Некоторые люди рассматривают это просто как выражение удивления. Но такое упоминание имени Бога всуе не могло быть приемлемо среди евреев тех дней. Павел ссылается на Иисуса в Послании Титу 2:13 как на "великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа".Точно так же и Петр ссылается на Него как на "Бога нашего и Спасителя Иисуса Христа" (2-е Послание Петра 1:1).

Послание к Евреям более всего подчеркивает, что Иисус является Богом. Прилагая Псалом 44:7 к Иисусу Христу, Послание к Евреям 1:8 констатирует: "А о Сыне [Отец сказал]: престол Твой, Боже, в век века" (в квадратных скобках пояснение автора). В других отрывках Послания к Евреям объясняется, что Иисус выше, чем ангелы (1:4-8,13), превосходит Моисея (3:1-6) и более велик чем первосвященники (4:14-5:10). Он более велик, чем все они, потому что Он явлается Богом — вместе со Своим Отцом.

познал». Греческое выражение, переведенное , как «начал быть» (egeneto), происходит от основного глагола ginomai, означая «становиться, т.е. появляться, начинать быть, получать бытие» («Греческо-английский лексикон Нового Завета» Тейера). Таким образом, посредством Слова наступило существование мира.

Но самое драматическое доказательство предсуществования **Логоса** было заявлено в том, что **Логос** воплотился и жил с человечеством (Иоанн 1:14). Если бы у **Логоса** не было предварительного существования, то Бог Отец просто создал бы **новое** бытие, чтобы стать единородным Сыном Бога и умереть за грехи мира. Но, как отмечено выше в Евангелии от Иоанна 1:1, Слово, которое существовало со-вечно с Отцом, является Тем, которое стало плотью.

#### Определение Логоса в Книге Откровения

Книга Откровения, как было объявлено в первом стихе, была откровением, данным Богом Отцом Иисусу Христу для Его служителей. Затем Иисус послал его, с помощью ангела, апостолу Иоанну (Откровение 1:1). Следующее приветствие Иоанна дано от Бога Отца, который есть и был и грядет, и от Иисуса Христа, первенца из умерших (Откровение 1:4-5).

После приветствия Иоанну было дано видение Сына Человеческого, ходящего среди семи золотых светильников. Единый объявляет, что Онесть «Альфа и Омега, Первый и Последний» (стихи 10-17). Таким образом, Иисус Христос приравнивает Свою вечность с вечностью Бога Отца. Эти отрывки явно параллельны, когда Иисус провозглашает в Евангелии от Иоанна 8:58, что «прежде нежели был Авраам, Я есмь». Следовательно, Иисус неопровержимо объявляет со-вечность с Отцом.

Кроме того, Иоанну было дано видение

### УЗНАЙТЕ БОЛЬШЕ ...

Так как слово «Троица» нигде не встречается в Библии, то откуда же возникла эта идея и учение? История показывает ответ, и это в самом деле удивительно! Чтобы узнать больше, загрузите или запросите наше учебное пособие «Является ли Бог Троицей?» Бесплатная копия Вас ждет!



http://ru.ucg.org/booklets.htm

Иисуса Христа, грядущего в славе в образе Царя Царей и Господа господствующих: «И увидел я отверстое небо, и вот, конь белый, и сидящий на нем называется Верный и Истинный, Который праведно судит и воинствует. Очи у Него как пламень огненный, и на голове Его много диадим. Он имел имя написанное, которого никто не знал, кроме Его Самого. Он был облечен в одежду, обагренную кровью. Имя Ему: 'Слово Божие'» (Откровение 19:11-13).

Здесь Отец открывает всему миру, что Иисус Христос есть «Слово Божье», то же самое Бытие, которое было с Богом Отцом в вечности. Он есть Тот, который опустошился от Своей славы и взял на себя плоть Эммануила (что значит «Бог с нами») (Матфей 1:23), воплощенного Слова, которое умерло за грехи мира и Кто теперь жив вовеки навсегда.

#### Логос опустошается от славы

Таким образом, Отец и Логос решили, что Слово откажется от Своей славы, чтобы Он мог примирить греховное человечество с Богом Отцом и начать новый порядок бытия, то есть, духовное рождение Сынов Божьих, посредством воскресения из мертвых.

Как провозглашает апостол Павел, что данный план спасения существовал, прежде чем Бог создал человечество. Он пишет о Боге, «спасшем нас и призвавшем званием святым, не по делам нашим, но по Своему изволению и благодати, данной нам во Христе Иисусе прежде вековых времен» (2 Тимофею 1:9).

Следовательно, Слово должно было опустошить Себя от Своей славы и взять образ плоти, чтобы примирить греховное человечество с Отцом, а затем Слово будет возвращено, чтобы торжествовать как первенец из умерших (Евреям 2:9-10; Откровение 1:5). Он стал первенцем из умерших, за которыми будут, очевидно, следовать другие (см. также Римлянам 8:29; Евреям 2:10).

Павел весьма понятно объясняет, что вечный **Логос** отказался от Своей славы, и принял образ слуги, чтобы действовать как наш Спаситель. Павел пишет, что «Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной» (Филиппийцам 2:6-8).

Таким образом, посредством **Логоса**, который добровольно отказался от Своей славы, Он смог принять образ человека.

Но скептик может спросить, доказывают ли вышеупомянутые стихи, что **Логос** существовал с Отцом? Ключевое слово найдено в стихе 6: «Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу». Греческое слово переведенное как «будучи», является формой **huparcho**, что означает «начинаться, представляться, следовательно быть там, быть готовым, быть под рукой» (Thayer's). Таким образом, Слово уже было в образе Бога, прежде чем принять образ человека.

Теперь, как же Слово могло существовать в образе Бога и не быть Богом? Если Вы принимаете утверждение Павла, что Он принял образ человека, нужно также признать, что Он существовал и в образе Бога.

Кроме того, где некоторые версии переводят это выражение «Он не почитал хищением быть равным Богу», где греческое слово о хищении (форма harpagmos) имеет в виду «захваченную вещь или быть захваченным», или как некоторые толкуют «к чему-то прильнуть, прицепиться» (Новый Живой Перевод). Это означает, что Он не считал равенство с Богом чем-то, за что нужно цепляться, но вместо этого позволял ему уйти, добровольно оставив его, когда опустошил Себя от Своей прежней славы.

Очевидно, это означает, что равенство с Богом было чем-то, что Слово уже имело. И Его отказ от Своей славы был самым великим актом служения лидера, которое мир когда-либо видел. Более того, Свою готовность отказаться от славы Он разделил с Богом Отцом, и это является одной из главных причин, почему Отец возвеличил Его и предал Ему все (Ефесянам 1:20-22).

### Свидетельство Христа о славе, которую Он разделял с Отцом

Прежде, чем отдать Свою жизнь за грехи мира, Он попросил Отца возвратить Ему славу, которой Он обладал с Отцом, прежде существования мира (Иоанн 17:5). Сила этой просьбы на греческом языке бесспорна. Прежде «мира» (форма греческого выражения kosmos, которое означает «расположение вселенной», а слово «прежде, было», переведено с греческого einai и относится к существованию), Христос разделил эту славу с Отцом. Любая попытка отклонить это лишь как

пророческое слово, относительно того, что произошло бы после воскресения Иисуса, не соответствует понятным словами Христа.

Зачем Иисус Христос просил Отца, в первую очередь, восстановить то, что Он имел с Ним прежде бытия мира, если бы Он никогда не испытывал этого? Кажется, что если бы Он никогда не испытывал эту славу, Он попросил бы Отца прославил Его иной славой, а не той славой, которую Он имел раньше с Отцом.

Очевидно, что предварительное существование Христа подтверждается в этом стихе. Становится понятным из Священного Писания, что Христос пришел на землю, оставив ту славу, которую Он имел с Отцом. Но после завершения Своей человеческой жизни, Иисус, который умер за грехи мира, воскрес из мертвых, быв прославлен, и теперь сидит по правую руку Отца, возвратившего Его бывшее славное существование.

Следовательно, когда Христос был прославлен в воскресении, Он был просто возвращен в свое прежнее славное божественное состояние Слова, кем Он был до того как пришел на землю. Как Павел объяснил в Послании к Филиппийцам 2, что Слово уже существовал в славе, прежде чем Он опустошился (отказался) от Своей славы и принял образ человека.

В плоти Он был божественным в том смысле, что Он был тем же самым, Кто всегда существовал перед Своим воплощением, все еще обладая Своей божественной идентичностью как Слово. Он был также monogenos — уникальным Сыном Божьим (Иоанн 1:14, 18; 3:16, 18), единородным от Отца и исполненным Духом Святым, имея тот же самый совершенный и праведный характер Бога. Следовательно, в Своем смирении Он принял образ человека, так что смог умереть за грехи мира, возвещая новый порядок бытия, когда стал первенцем из мертвых, и кого Отец поднял из мертвых.

Итак, мы видим, что благодаря Божьей любви, Его благодати и милосердию, модель тринитаризма, представляющая закрытую систему, разрушена великой Божьей целью для создания человечества. Бог Отец и Иисус Христос предлагают нам вечную жизнь в славном Царстве Бога. Мы можем разделить славу Отца и Сына в Царстве Божьем, преобразованные в великолепные сияющие духовные существа как это видно в Послании к Римлянам 8:17, будучи «наследниками Божьими, сонаследниками же Христу». *БВ* 



Вопрос: Поясните, пожалуйста, что Библия говорит относительно гермафродитов и однополого брака?

Библия как-то определенно OTBET: не упоминает гермафродитов, но она и не потворствует однополым отношениям. Касательно однополых браков, Библия ясно

ясно запрещает гомосексуализм в нескольких различных местах, как в Ветхом (Старом), так и в Новом Заветах, а понятие однополого брака полностью противоречит библейской модели и учению о браке.

Во-первых, давайте рассмотрим этот вопрос с биологической точки зрения: «Кто такой гермафродит?» Это не является нормальным состоянием бытия, а скорее относится к конкретной совокупности дефектов или уродств, которые затрагивают репродуктивные (половые) органы. Родители гермафродита должны попытаться помочь своему ребенку жить максимально нормальной жизнью. В наше время это обычно означает определение доминирующего генетического пола ребенка, чтобы сделать операцию и удалить противоположные половые органы. Это не всегда удается, и в результате люди в таком болезненном положении могут страдать от других проблем со здоровьем.

Библия учит, что «сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их» (Бытие 1:27). Бог не имел намерения, чтобы люди боролись с этим состоянием, но что это произошло в результате полного греховного растления сотворенных существ (Римлянам 8:20-21) и не является прямым наказанием конкретного человека или семьи в силу греха (Лука 13:1-5), будучи косвенным последствием жизни в греховном мире.

Что касается однополого брака, то просим отметить следующие моменты из нашего доктринального заявления об «Определении библейских брачных отношений» [в полном объеме на английском языке на сайте http://streaming.ucg.org/files/papers/UCG-papers-Defining-the-Biblical-Marriage-Relationship.pdf]:



«Брак между мужем и женой является основой семьи и человеческого общества, представляя единственные, с библейской точки зрения, одобренные сексуальные отношения (Евреям 13:4). Библия учит, что Бог предназначает сексуальную близость только между мужчиной и женщиной, которые пребывают в супружестве. Мы верим, что Бог предназначил брак только между одним мужчиной и одной женщиной в единственном, исключительном союзе (1 Коринфянам 7:2-3). Бог также заявил, что муж и жена созданы для того, чтобы производить благочестивых потомков (Малахия 2:15)».

Обратите также внимание на выдержку ниже из нашей статьи «Допустима ли гомосексуальность для Бога?»:

«Библия осуждает гомосексуальную практику в таких книгах как Бытие 19:1-25, Левит 18:22 и 20:13, и Судей 19:1-25. Эти Писания называет гомосексуальные действия недопустимыми и нечестивыми в Божьих очах.

В Новом Завете, в послании к Римлянам 1:24-27. 1 Коринфянам 6:9-11 и 1 Тимофею 1:9-10 отношение к гомосексуализму такое же. Отрывок из Послания к Римлянам включает определенный запрет и на мужское, и на женское гомосексуальное участие. Библия нигде не делает положительных или одобряющих заявлений о гомосексуализме. Лишь два подтверждены для взрослых христиан: гетеросексуальный брак или воздержание».

Объединяя библейское учение о гомосексуализме и о браке, становится безусловно понятным, что однополый брак не подтвержден и тем более не разрешен Библией.

Надеемся, что это разъясняет библейское учение об однополом браке и гомосексуализме и также предполагает некоторое полезное руководство к тому, как мы можем понимать гермафродитизм с библейской точки зрения.

Подробнее о Божьих принципах сексуальных ОТНОШЕНИЙ ЧИТАЙТЕ НА РУССКОМ САЙТЕ НАШЕЙ ЦЕРКВИ

http://ru.ucg.org/ http://ru.ucg.org/gn/RusGN-1405.pdf; http://ru.ucg.org/gn/RusGN-1211.pdf; http://ru.ucg.org/gn/RusGN-1307.pdf.

### ОСНОВЫ ВЕРЫ ОБЪЕДИНЕННОЙ ЦЕРКВИ БОГА, ИНТЕРНАЦИОНАЛЬНОЙ АССОЦИАЦИИ

### покаяние и вера

Мы веруем, что всем, кто действительно раскаивается в своих грехах, в полной мере Богу, и кто верой принимает Иисуса ПОВИНУЯСЬ Христа как своего личного Спасителя, прощаются их грехи по действию божественной благодати. Такие люди будут оправданы, получив помилование от наказания смертью за грех и дар Святого Духа, который буквально пребывает в них и божественной любовью, которая наполняет единственно может исполнить закон и произвести праведность. Они будут крещены Духом в Тело Христа, которое является истинной Церковью Бога. Мы верим в истинное изменение в жизни и отношении. Только те, кто имеет присутствие и руководство Духа Святого, являются Христовыми (Деяния 2:38; 3:19; 5:29-32; 2 Коринфянам 7:10; Иоанн 3:16; Ефесянам 1:7; 2:7-9; Римлянам 3:21-26; 5:5; 6:6; 8:4, 9-10, 14; 13:10; Иеремия 33:8; Иоанн 14:16-17; 1 Коринфянам 12:12-13; Филиппийцам 2:3-5).

О раскаянии от мертвых дел и о вере в Бога сказано в послании к Евреям 6:1, будучи частью основания, ведущего, в конечном итоге, к совершенству и вечной жизни. Иисус Христос дал важный образец в Своей проповеди, когда регулярно обращался к слушателям с просьбой: «Покайтесь и веруйте в Евангелие» (Марк 1:15). Апостол Павел также проповедовал «покаяние пред Богом и веру в Господа нашего Иисуса Христа» (Деяния 20:21).

Иисус указал на важность раскаяния, когда Он дважды заявил, что «если не покаетесь, все так же погибнете» (Лука 13:3, 5). Бог требует, чтобы все покаялись (Деяния 17:30; 2 Петра 3:9). В первой записанной проповеди в церкви Нового Завета Петр говорил людям «покаяться» (Деяния 2:38).

Мы должны раскаяться в грехах, которые являются нарушением Божьего закона (1 Иоанна 3:4). Раскаяние превосходит сожаление или угрызение совести за прошлые действия (2 Коринфянам 7:8–11). Истинное покаяние включает осознание нашей сущности и ее сопротивление Богу (Римлянам 8:7), требуя изменения и полного поворота в жизни, изменения от согрешения до прекращения греховных действий, от неповиновения закону Бога до повиновения ему.

Мы должны оставить путь мира и обратиться к Божьему пути (Исайя 55:7–8; Деяния 26:20; Римлянам 12:2). Покаяние — это полное подчинение и охотное повиновение, основанное на знании того, как хочет Бог, чтобы мы жили.

Покаяние начинается с нашего вопля к Богу в слезах о прощении наших грехов и нашего принятия Иисуса Христа как личного Спасителя. Это решение не основано лишь на одних чувствах, , хотя чувства, конечно, составляют важную часть (Деяния 2:37), но является решением искреннего повиновения Богу по вере в Иисуса Христа. Праведность Христа становится нашей через веру в Него и от Него (Филиппийцам 3:8–9; Римлянам 8:1–4).

В этом состоит глубокая вера и надежная уверенность (Евреям 11:1). И мы не можем прийти к Богу без этого: «А без веры угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает!» (стих 6). Такая вера приведет к повиновению Богу, ибо она не только доверяет начальному прощению греха, но признает, что Бог поможет верующим остаться верными.

Покаяние через веру не просто соответствует системе религии или ряду правил. Уверенность в Боге и Его путях принудит действовать в соответствии с Его волей, проявляя труды праведности (Иаков 2:17–26). Истинное благочестивое покаяние не является чем—то, к чему человек может дойти сам. Это — дар от Бога (2 Тимофею 2:25; Деяния 11:18), который является одним из многих благ, дарованных нам Небесным Отцом (Иаков 1:17), и приводит нас к раскаянию (Римлянам 2:4).

Покаяние — это главная часть процесса

обращения. Как Петр продолжил в той первой проповеди: «Покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов; и получите дар Святаго Духа. (Деяния 2:38). Таким образом, покаяние предшествует крещению, которое является внешним признаком нашего обязательства оставить наши старые пути и предпринять новую жизнь, очищенную посредством Христа.

Затем, после покаяния и крещения, человеку дается Дух Божий, посредством возложения на него рук **Божьим (Деяния 8:14–**18; назначенным служителем 2 Тимофею 1:6; Евреям 6:1-2) (см. главу «Водное крещение и возложение рук»). После сего Святой Дух помогает нам соблюдать наше обязательство покаяния, понуждая нас, фактически, ходить путем Божьим (Римлянам 8:14). У нас тогда есть любовь к Богу, которая побуждает нас соблюдать законы Бога (1 Иоанна имеют Духа Святого 5:3). Истинные христиане (Римлянам 8:9) и стремятся жить так, как жил Христос (1 Иоанна 2:6).

Покаяние включает и скорбь и радость, и приводит нас к радостным и вечным отношениям с нашим любящим Богом, нашим Создателем и Подателем жизни. Покаяние сосредотачивает наше видение на любви и милосердии Бога и прощении греха, что стало возможным, благодаря жертве нашего Господа и Спасителя Иисуса Христа. Покаяние необходимо, чтобы «отложить прежний образ жизни ветхого человека», нашей бывшей сущности и стать частью семьи Бога (Ефесянам 4:20–24).

И снова, в этом состоит отклик веры. В Евангелии от Марка 1:15, указанном частично ранее, Иисус определенно призвал людей: «Покайтесь и веруйте в Евангелие», что относится к благой вести о Царстве Божьем (стих 14). Ожидание того, чтобы быть частью Божьего Царства, является, конечно, причиной для радости, побуждая принявших его близко к сердцу, исполнять Божью волю.

Вскоре после благочестивого покаяния, как мы уже увидели, нужно принять крещение, чтобы все прошлые грехи были уничтожены (Римлянам 3:25), получив затем дар Святого Духа (Деяния 2:37–38). Позже наступает жизнь под руководством Духа Божьего, возрастание в благодати и познании, принося плоды и достигая совершенства в святости и праведности (2 Петра 3:18; Матфей 13:23; 2 Коринфянам 7:1).

Важным результатом наличия Святого Духа в нас является развитие веры (Галатам 5:22–23; 1 Коринфянам 12:4, 9). Теперь мы «живем верой в Сына Божия» (Галатам 2:20). Действительно, праведные (те, кто оправдан или стали праведными с Богом) живут по вере (Аввакум 2:4; Римлянам 1:17; Галатам 3:11; Евреям 10:38).

Мы должны понимать, что покаяние должно быть непрерывным. Это не одноразовое действие в жизни верующего. Обращенный человек должен продолжать борьбу против греха в своей жизни (1 Иоанна 1:8–10; 2:1). Остатки человеческой сущности остаются на всю оставшуюся жизнь, враждуя с нашим умом и привлекая ко греху (Римлянам 7:17, 20–21).

Духовно обращенный человек, в конечном счете, желает угодить и повиноваться Богу. Любовь к Богу, которая изливается в сердце человека Духом Святым (Римлянам 5:5), стремится следовать совершенному Божьему пути, но немощь плоти часто препятствует этому внутреннему желанию (Римлянам 7:12–25).

Бог не осуждает верующего (Римлянам 8:1), пока он продолжает идти с Богом в процессе покаяния и преодоления греха (Откровение 2:7, 11, 17, 26; 3:5, 12, 21). Но если покаяние постоянно прерывается, там нет больше никакого прощения.

Обращенный человек продолжает, с помощью покаяния и веры, полагаться на жертву Иисуса Христа, чтобы покрывать свои грехи в этом пожизненном процессе преодоления. И посредством удивительной помощи Христа, живущего в нем Духом Святым, христианин способен ходить Божьим путем жизни, расширяя свою веру в повиновении к Божьему закону любви (Галатам 2:20; Филиппийцам 4:13; Колоссянам 1:29).

### УЗНАЙТЕ БОЛЬШЕ ...

Для получения дополнительной информации запросите наши бесплатные брошюры «Какова ваша Судьба?» и «Дорога к вечной жизни».





http://ru.ucg.org/booklets.htm